
ALTAY (’EM MERİÇ

Peygamberliğin 
İspatıHaber Delili



PEYGAMBERLİĞİN İSPATI
- Haber Delili -



İNSAN YAYINLARI : 804 
ALTAY CEM MERİÇ KİTAPLIĞI : 1

© İNSAN YAYINLARI

BİRİNCİ BASKI, HAZİRAN 2022 
İKİNCİ BASKI, TEMMUZ 2022

YAYINCI SERTİFİKA NO: 45747 
ISBN 978-605-71335-6-4

PEYGAMBERLİĞİN İSPATI
- HABER DELİLİ -

ALTAY CEM MERİÇ

EDİTÖR
KÜRŞAD YAMAN

İÇDÜZEN
MÜRETTİBHANE

KAPAK TASARIMI VE UYGULAMA 
EYÜP EYMEN

BASKI-CİLT
ERKAM YAYIN SANAYİ VE TİCARET A.Ş.

İKİTELLİ ORGANİZE SAN. BÖLG. MAH. ATATÜRK BULVARI 
HASEYAD 1. KISIM NO: 60/3-C BAŞAKŞEH İR/İSTANBUL 

MATBAA SERTİFİKA NO: 51796

İNSAN YAYINLARI
İSTİKLAL CADDESİ NO: 96 BEYOĞLU/İSTANBUL

TEL: 0212-249 55 55 FAKS: 0212-249 55 56

www.insanyayinlari.com.tr 
insan @insanyayinlari .corn. tr

http://www.insanyayinlari.com.tr


PEYGAMBERLİĞİN İSPATI
- Haber Delili -

ALTAY CEM MERİÇ



ALTAY CEM MERİÇ

1991 yılında Ankara’da doğdu. Üniversite eğitimini Konya 
Necmettin Erbakan Üniversitesi Tıp Fakültesi’nde tamam­
ladı. Aktif olarak hekimlik mesleğini icra eden yazar itikadı 
sorgulamalarının ardından -tekrar- Müslüman olmuştur. İn­
gilizce dışında bu süreçte Arapça öğrenen, klasik ve modern 
kaynaklara yönelen yazar, sosyal medya üzerinden yaptığı ya­
yınlarda modern insanın itikadi meselelerini, sosyal bilimler 
ve felsefi konularım ele almaktadır.



içindekiler

ÖN SÖZ....................................................................................................... 13
Eserin Sınırları..........................................................................................14
Eserin Yöntemi.......................................................................................... 15
Kaynak Kullanımı ve Oryantalizm........................................................... 18
Aydınlanma ve Nübüvvetin İspatı............................................................ 20

KAYNAKLARIMIZIN GÜVENİLİRLİĞİ..............................................23
Kur’an......................................................................................................... 24

Yazım ve Çoğaltılmasının Kısa Sürede Olması.....................................24
İhtilaflar-İttifaklar ve Sistemli Tahrif...................................................29
Hafızların Ezberi...................................................................................34
Yazma Eserler Üzerinden Varsayımsal Bir Akıl Yürütme..................... 35
Karbon Testinin Mahiyeti.....................................................................38
Hicri 0-100 Yılları Arasına Ait Olan veya Ait Olma İhtimali 

Bulunan Mushaflar Listesi..........................................................42
Türkiye............................................................................................... 42

l. Topkapı Mushafi.................................................................... 42
2. Tiem Mushafi (İstanbul Türk ve İslam Eserleri Müzesi)...... 43
3. Codex Tiem Şe 321 (The “Umayyad Codex of Damascus”)...44
4. Codex Arabe 6140a................................................................44

Mısır................................................................................................... 45
5. Kahire Mushafi....................................................................... 45
6. MS. 139 (Cairo); MS. Arabe.................................................. 46



Mefî Mushaf: (Kahire İslam Sanatları Müzesi 21145)..........
8. el-Mcşhcdü 1-Hüscyin Nüshası (Kahire)..............................
9. Codex Ms. Qâf ........................................................................ ^8
10. Codex Mia 24145.................................................................. ^9

Sana.....................................................................................................50
11. San'a Mushafi.........................................................................50
12. Codex San’a 1........................................................................ 51
13. Codex Dam 01-25.1 (San'a Yemen)..................................... 52
14. Codex Dam 01-29.1 (San'a Yemen)..................................... $3
15. Codex Dam 01-27.1.............................................................. $4
16. Codex San'a Dam 20-33.1 (Great Umayyad Qur’ân-The

Al-Walid Manuscript from San'a)...........................................54
17. Codex San'a Dam 01-28.1.....................................................$$

18. Codex San'a Dam 01-18.3....................................................
19. Codex San'a Dam 01-30.1.....................................................56

İngiltere................................................................................................57

20. Birmingham Nüshası (Codex Arabe 328c - 
Mingana Islamic Arabic 1572a).........................................57

21. Londra Mushafi (Codex B. L. Or. 2165)............................. 58
Fransa................................................................................................... 5$

22. Paris Mushafi (Codex Parisino-Petropolitanus).................. 59
23. Codex Arabe 331.................................................................... 60

24. Codex Marcel 5.......................................................................
25. Codex Arabe 330g..................................................................

İrlanda..................................................................................................
26. Dublin Mushafi (Codex Is. 1615 I)......................................

Almanya...............................................................................................
27. Tubingen Mushafi (Codex M a VI 165).............................. 64
28. Kodex Wetzstein II1913 - Berlin........................•.................65
29. Kodex Wetzstein II1919 - Berlin.......................................... 66

Hollanda............................................................................................... 67
30. Leiden Or. 14.545a - The Netherlands................................. 67
31. Leiden Or. 14.545b 8c Leiden Or. 14.545bc - 

The Netherlands.................................................................... 68
32. Ms. Leiden Or. 8264................................................................69
33. Codex. Leiden Or. 6814 at Leiden,The Netherlands.........70



Özbekistan.......................................................................................70
34. Taşkent Mushafi.................................................................70

Rusva................................................................................................72
35. Codex Marcel 19................................................................. 72
36. Codex Marcel 13 (The “Umayyad Codex of Ristat”)......... 72
37. Codex Marcel 17................................................................. 73
38. Codex Marcel 18/2............................................................. 73

Tunus................................................................................................ 74
39. Ms. R. 38..............................................................................74
40. Ms. R. 20 - The Qur’an of Sayyida Umm Malâl................ 74

İran....................................................................................................75
41. Codex Mashhad...................................................................75

Avusturya Viyana.............................................................................. 76
42. Codex Mixt. 917..................................................................76

Özel Koleksiyonlarda Bulunanlar.................................................... 77
43. An Umayyad Fragment........................................................77
44. Codex Autionalis.................................................................78
45. Tek Sayfalık Olan ya da Lokasyonu Tam Olarak 

Bilinmeyen Mushaflar......................................................79
Değerlendirme........................................................................................ 79
Çıkarımlar...............................................................................................81
Corpus Coranicum................................................................................. 83
Bir Kıyas.................................................................................................. 86
Velhasıl-ı Kelam......................................................................................89

Hadis............................................................................................................. 89

YORUM METOTLARIMIZ........................................................................91
İkincil Delil Mantığı....................................................................................91
Sahabenin Tarihî Kaynaklığı....................................................................... 94

Baskılara Tahammül........................................................ '....................... 95
a) Kitlesel Baskıya Tahammül.......................................................... 95
b) Bireysel Baskıya Tahammül........................................................100

Çocuklar ve Anne Babalar.....................................................................101
Dünya Menfaati Aramamaları............................................................. 102

a) Mal ve Zenginlik........................................................................ 102
b) İktidar ve Güç.............................................................................107



Bağlılıklarını Gösteren Bazı Münferit Olaylar.....................................110
Nihai Yargı..........................................................................................112
Bir İtiraz..............................................................................................113
Sotgulama Olgusu...............................................................................114

Mekke Müşriklerinin Sessizliği................................................................ 119

HABER İNŞASI..........................................................................................127
Haber Tasnifinin İmanı Anlatmaktaki Önemi.........................................129
Kur’anda Haber Tasnifi............................................................................. 129
Kâfirlerin Peygamberlere “Delilik” İddiasında Bulunmaları...................... 130
Tasnif Yapmaksızın Yalana Nispet Etmeleri.............................................132
Haber ve Teori Arasındaki Fark................................................................ 133
Habere Dair Güncel Söylemler................................................................. 134
Delillerimizin Tasnifi............................................................................... 134
Delillerimizi Çürütmek İsteyenler Ne Yapmalı?........................................ 135
Delil İsimlendirmelerimiz............................................... ......................... 136
Mucize Nedir?............................................................................................137
Mucize İddiası Nasıl Çürütülür?................................................................138
Hz. Muhammed’in (s.a.v.) Şartlarını Aşan Mucize Tanımı....................139
Bir Kompozisyon Kurmanın Gerekliliği.....................................................141
Tarih Yazımı ve Kompozisyon...................................................................143
Haber Karşısında İnsanların Tavırları......................................................... 144
Anlaşılmazlık Perdesi.............................................................................. 146
Kâhinlik İddiası...... ....................................................................................147
Haberin Keskinliği.................................................................................. 149

SAMİMİYET DELİLLERİ........................................................................... 157

Bir İtiraz...................................................................................................... 158
Mükellefiyetler (Emir ve Yasaklar)..............................................................159

İçki, Fuhuş ve Oruç.................................................................................159
Namaz.....................................................................................................162
Sakif Heyetine Namazın Şart Koşulması................................................163
Korku Namazı.........................................................................................165
Sahte Peygamber Olsaydı........................................................................167
Bu Olayları Siyasi Olarak Yorumlamak.................................................. 168
Mükellefiyetleri Kendisinin de Yapıyor Olması..................................... 170



Toplumun Kabul Ettiği Değerlerle Mücadele......................................... 172
a) Hâkim Değer Yargılarına Muhalefet.................................  173
b) Cömertlik Algısı............................................................................175
e) Affctmc/Bağışlama ve Öç Alma Algısı...........................................178

1. Hz. Muhammed’in (s.a.v.) Amcasının Katillerini Affetmesi... 180
2. Hz. Muhammed’in (s.a.v.) Kızı ve Torununu Öldürenleri 

Affetmesi.............................................................................. 183
d) Arap Toplumunda Atalar Kültü ve Kabile Bağları........................185

1. Rivayet.......................................................................................193
2. Rivayet....................................................................................... 194
3. Rivayet....................................................................................... 195
4. Rivayet....................................................................................... 195

e) Coğrafyada Dinî Hareket Beklentisi..... .............................. '........ 211
f) Güçlülere Muhalefet ve Uzlaşmayı Reddetme..............................213

Kendi Getirdiği Haberden Etkilenmesi...................................................219
Oğlu İbrahim’in Vefatı......................................................................... 220
Haberin İçeriğinden Kendisini Soyutlamıyor Oluşu.......................... 223
Vahye Tepki.......................................................................................... 227

Uyarı ve Teselli Ayetleri.............................................................................231
Uyan Ayetleri........................  231
Teselli Ayetleri...................................................................................... 236

Kıyamet Suresinin Ortasındaki Dört Ayet...............................................241
Kişisel Menfaat ve Adanmışhk..................................................................243

a) Hz. Muhammed’in (s.a.v.) Mal ve Dünyaya Dair Şahsi Tavrı......244
b) Ailesine Dünya Malı Konusundaki Muamelesi............................248
c) Adanmışhk.......................................................................................254

Nihai Yargı.................................................................................................. 260

FETANET DELİLLERİ............................................................................... 265

Siyasi Yapı..................................................................................................... 268
Siyasi Askerî Başarılar.................................................................................278

Bu Başarıların Haber Verilmesi.............................................................283
Özetle...................................................................................................... 287
Şahsi, Siyasi ve Askerî Başarılar.............................................................288
Fetih Suresi.............................................................................................. 292



Bircvlcr ve Toplum...................................................................................300
a) Bireyleri Etkileme.......................................................................... 301
b) Soyla Övünme............................................................................... 305
e) Fetihlerin Ruhu...............................................................................305

Fetihlerde Hukuk ve Ahlak...................................................................... 312
İslam Öncesi Arap Ahlak ve Hukuku.................................................. 312
İslam Sonrası Fütuhatta Hukuk ve Ahlak...........................................318

Din........................................................................................................... 324
Dinî Tolerans....................................................................................... 330

Kültür....................................................................................................... 345
Benzerlikler Üzerinden Alıntı İddiası.................................................. 345
Batı Merkezli Okuma Problemi...........................................................349
Ahmlamamn Özgün Oluşu..................................................................351
Cahiliye Toplumun Kültürel Donanımı................................................354
“Mekke Ticaret Yolları Üzerindeydi” Sözüne İtiraz.............................355
Kültürel Erime...................................................................................... 358
Bir İtiraz................................................................................................360
Bazı Sonuçlar.........................................................................................364
Hayvanların Durumu............................................................................370

Haberi Getiren Birey Açısından Çıkış Noktası.........................................373
a) Büyüdüğü Koşullar.......................................................................... 374
b) Yazılı Eğitim - Okuma Yazma Konusu.......................................... 377
c) Sözlü Eğitim..................................................................................... 379

Bahira................................................................................................ 381
Hadislerin Sened İlmi Açısından İncelemesi............................. 381
Birinci Metin - Tirmizi................................................................382
İkinci Metin - İbn İshak.................................................................384
Metin İncelemesi............................................................................ 385
Olayın Aslı......................................................................................387
“Velev ki” Bağlamı.......................................................................... 390

Fetanet Delili Kısmı................................................................................. ..
Epilepsi İddiası............................................................................................
Mucize İddiası...................................................................................... 39$
Son Durum..................................................................................... 397
Toplumun Koşulları........................................................................... 300



Bireyin Koşullan.................................................................................. 403
Michael H. Hart..................................................................................404
Nihai Yargı.......................................................................................... 406

MUCİZE DELİLLERİ............................................................................... 409
Kur’an Belagati......................................................................................... 410

Mislini Getirmek................................................................................. 411
İçeriğin Belagatten Soyutlanması....................................................... 411
Çağdaşlarının Durumu........................................................................414
Şiirin Arap Toplumundaki Önemi....................................................... 415
Arapçanın Şiire Uygunluğu..................................................................418
Kur’an’daki Müzikal Tını......................................................................419
Hz. Muhammed’in (s.a.v.) Vahyinden Önce Şiirle İlişkisi.................421
İ‘câz İddiası............................................................................................423

Gayb Haberleri...........................................................................................425
Geleceğe Dair Gayb Haberleri.............................................................425
Yaşanılan Ana Dair Gayb Haberleri.................................................... 434
Geçmişe Dair Gayb Haberleri..............................................................435

Esâtîru’l- Evvelin.............................................................................. 436
Furkan Suresinin 4-6. Ayetleri.........................................................440
Kıssaları Yazılı Öğrenmesi Mümkün müdür?................................. 445
Tevrat ve İncil Bilgisi ile Kur’an Kıssaları Yazılabilir mi?............... 448
Bazı Kıssa Karşılaştırmaları............................................................. 450

Eyyub (a.s.) Kıssası......................................................................451
Kıssa Üzerinden Alıntı İddiasının Tekrar İncelenmesi............. 453
Yusuf (a.s.) Kıssası.......................................................................454
Âdem (a.s.) Kıssası...................................................................... 457
Hataları Düzeltmesi ya da Nakletmemesi................................. 459

Sonuç.................................................................................................. 462
Sözlü Anlatı Olarak Tüm Bu Metinler, O Coğrafyada 

Olabilir mi?..............................................................................462
Ön Yargı ve Peşin Hükümler.......................................................462
Şifahi Anlatı Aleyhine Deliller....................................................464

Hissi Mucizeler.............................................................................................474
Bir İtiraz................................................................................................... 476

Haber Felsefesi..............................................................................................477



Mütevatir Nedir?........................................................................................478
Haber Felsefesinin Önemi.......................................................................... 479
Sonuç..........................................................................................................481

RUM SURESİ MUCİZESİ............................................................................483
İlgili Ayetler................................................................................................ 483
İslami Kaynaklarda Olayın Anlatısı.............................................................484

Ayetlerin İniş Zamanının Tespiti............................................................ 486
a) Metin İçi Okuma Yöntemi ile Nüzul Zamanını Tespit.............486
b) Ayetin İniş Zamanını Tespit........................................................ 487

Bu Öngörülebilir Bir Tahmin miydi?.......................................................... 490
Savaşın İlk Durumu.... ...........................................................................490
Bizans, Avarlar ye Slavlarla da Eş Zamanlı Çatışmak Zorunda 

Kalmıştır....................................................................................... 491
Savaş Döneminde Bizans İçerisinde İç Karışıldıklar ve 

Büyük İç Sorunlar Mevcuttur........................................................492
İstanbul Kuşatması..................................................................................493
Bizans Kralı Dahi Bu Durumdaki Bizans’a Şans Tanımıyordu........... 494
Sonuç...................................................................................................... 496
Heraclius’taki Karakter Değişimi............................................................496
Sefer Hazırlıkları.................................................................................... 499
Bizans Zaferi...........................................................................................500
Bizans Galibiyeti Tahmin Edilebilir miydi?........................................... 502
İ‘câz İddiası..............................................................................................503

İcâz İddiasına İtirazlar.................................................................................504
a) Nesh İtirazı........................................................................................ 504
b) “Bu Bir Kehanettir. Bunu Babavanga da Nostradamus da 

Yapıyor”...........................................................................................506

SON SÖZ..........................................................................................................509

KAYNAKÇA.....................................................................................................513



ÖN SÖZ

j j <U ;<Uİ
X

Bu eserde ele aldığımız ve “nübüvvet ispatında haber değerlen­
dirmesi” şeklinde ifade edebileceğimiz yöntem, yaklaşık on sene önce 
benim ateizmden İslam’a geçişimi sağladı. Hamd Allah’a mahsustur.

Her ne kadar insanlar böyle konularla ilgilenmeyi seviyor olsa­
lar da benim yaşantıma ya da ilgili sürece değinmemizin, bu kitabın 
konusu olduğunu düşünmüyorum. Zira insanların ateizmden İslam’a 
geçmelerinin ya da İslam’dan çıkıp başka bir görüşe angaje olmala­
rının entelektüel sahada bir anlam ifade edeceğini düşünmüyorum.

Fikrin pazarında tek geçerli akçe delildir. Bu yüzden bu eserde, 
nasıl Müslüman olduğumdan ziyade, beni Müslüman yapan delil­
leri ve bakış açısını ele almanın çok daha faydalı olacağına inanıyo­
rum. Şunu da belirtmem gerekir ki ben Müslüman olduğumda bu 
eserdeki kadar delil bilmiyordum. Burada okuyacaklarınıza nispet­
le daha az sayıda ve daha düzensiz bir yapıda delile sahip olmama 
rağmen, bu bakış açısı beni Müslüman yapmaya yetmişti.

Kitaba başlamadan önce, yazım yöntemi, muhatap kitle ve 
amaçlananlar hakkında kısaca bilgi vermemiz, ilerleyen sayfaların 
kolayca anlaşılabilmesi açısından faydalı olacaktır.



ESERİN SINIRLARI

Elinizdeki eser Hz. Muhammed Aleyhissclam’ın nübüvvetini 
ispat etmek gayesindedir. Hatta daha da spesifik olarak nübüvveti 
ispat etme yöntemlerinden tamamının değil, bir yöntemin sistemleş- 
tirildiği, detaylıca ele alınmaya çalışıldığı bir mahiyettedir. Bu yön­
teme “haber yöntemi”, “haber inşası” vb. isimler verilebilir. Bu bağ­
lamda elinizdeki eserde, İslam dışı akımların İslam’a yönelik itiraz­
larına cevap verme gayesi güdülmemiştir. Yine bu eserin, “Tanrı var 
mı?”gibi din felsefesinde tartışılan konuları ele alma gayesi de yok­
tur. Kanaatime göre, eserler gözettikleri maksatlar üzerinden değer­
lendirilmeli ve maksadını gerçekleştirebilmesine dayanarak başarılı 
va da başarısız bulunmalıdır.

Bununla bağlantılı olarak İslam’a dair “teorik içerik değer­
lendirmesi” yönünde bir mütalaada bulunmamaya çalıştık. Örne­
ğin “Fetanet Delilleri” bölümünde Nebi’nin (s.a.v.) durumunun 
delilik, sara nöbeti vb. tanımlar ile açıklanamayacağını anlatırken 
önemli görülen fikir adamları ile teorik açıdan kıyaslamalar yapı­
labilirdi. Böyle kompleks ve başarılı bir fikrî teorinin, öne sürülen 
tanımlarla açıklanamayacağı gösterilebilirdi. Ancak bu bizi, ince­
lemekte olduğumuz haber metodundan uzaklaştırırdı. O yüzden 
herkesin kabul ettiği tarihsel süreç üzerinden gitmeyi, daha zor 
incelenen teorik yöne tercih ettik. Naçizane kanaatim, teorik içe­
rik yönünden kıyaslamalarla İslam’ın ispatlanabileceği yönündedir. 
Umarım Rabbim bu bağlamda da bir eser ortaya koymayı ilerle­
yen yıllarda bize nasip eder. Ancak şu an bu konunun, elinizdeki 
eserden farklı bir bağlamda olduğunu düşündüğüm için mümkün 
olduğunca bu tarz teorik içerik üzerinden verilecek örneklerden 
kaçındım.

Aynı şekilde bu eserde, bilimsel ya da matematiksel mucize hu­
susuna da girmedim. Ben, bu konuda serdedilen uzun tartışmalara 
girmeksizin, Kur’an’da bilimsel mucizeler olduğunu düşünüyorum. 
Konu, popüler olması hasebiyle her ne kadar suistimal ediliyor ve 
olmayacak ayetlerden olmayacak deliller çıkarılmaya çalışılıyor olsa 
da insanların tavırları, bazı ayetlerdeki gerçekten şaşırtıcı hususlara 
göz kapatmamızı gerektirmiyor.



Ancak altı çizilmesi gereken bir husus, sahabeyi Müslüman ya­
pan deliller konusudur. Ben bu bakış açısını yakalamayı çok önem­
li buluyorum. Sahabeyi Müslüman yapan deliller neydi? Eserimiz, 
benim aciz bakışımla bu soruya verdiğim cevabı da içermektedir. 
Bu ince noktayı yakaladıktan sonra her türlü delil, imanımızı tak­
viye edecektir. Ancak ben, bilimsel ya da matematik mucize konu­
larına girmemin -hem konuyu layığı ile ele alamayacağım düşün­
cesi ile hem de eseri direkt kendisi ile alakalı olmayan bir konu ile 
uzatmama sebebiyet vereceği için- şu aşamada doğru olmayacağı­
nı düşündüm.

ESERİN YÖNTEMİ

Eserde, çok fazla sayıda delil ve argümanın temellendirilmeden 
peş peşe sıralanmasındansa zemini sağlamca kurulmuş, muhtemel 
itirazları kendi kendisine yaparak ilgili itirazlara cevap verilmiş bir 
yapı arz etmesini istedik. Bu bağlamda, eserin yazımının bitmesin­
den basım sürecine kadar bir senelik bir boşluğun olması da bizim 
açımızdan büyük bir nimet oldu. Bu süreçte eser, gerek Müslüman- 
lardan gerekse gayrimüslim arkadaşlarımızdan pek çok kişiye, ger­
çekten sert bir şekilde tenkit edilmesi için gönderildi. Onlardan ge­
len itirazlardan önemli bulduklarımıza eserin içinde cevap verdik. 
Gerektiğinde anlatım sistemi ve sıralamasını değiştirdik. Hakeza, 
farklı platformlarda, daha önce de aktardığımız bu metodumuza 
pek çok eleştirel dönüşler oldu. Bunlara da eser içinde cevap verdik. 
Bu bağlamda okuyucu, eserde çoğunlukla aklına gelmeyen bir so­
runun itiraz olarak yöneltildiğini ve cevaplandığını görecektir. İs­
lam ilim tarihinde yaygın olarak kullanılan bu metodun eserimizde 
bulunması, bizi en çok memnun eden hususlardan birisi olmuştur.

Üstteki maddeye bağlı olarak burada delil olarak ortaya koydu­
ğumuz örneklerin, ilgili bağlamda verilebilecek tüm örnekleri ku- 
şatamayacağı gayet açıktır. Burada kullandığımız deliller, deryadan 
katre misali olmuştur. Bu kullandığımız yöntemi kavrayan birisinin, 
kolaylıkla kendi delillerini çıkarabilecek bir bakış açısını yakalaya­
cağım umuyorum. Bunun dışında, kullandığımız her delilin yeni ya



da orijinal olması gibi lüzumsuz bir zorlamaya yönelmedik. İnsan­
lar, çok kullanılan delillerin algılarında hafiflediğini hissederler. Oy­
sa gerçekte layığı ile cevap verilmemiş bir delil, haklılığından bir şey 
kaybetmiş olmaz. Bu anlamıyla eserde -en azından benim daha ön­
ce başka bir yerde mütalaa etmediğim- pek çok orijinal delil bula­
cağınız gibi, daha önceden duyduğunuz delillerin de kullanıldığı­
nı göreceksiniz. Daha önceden kullanılan delillerin bir kısmına te­
mellendirme bağlamında katkıda bulunmaya çalıştık. Ayrıca bun­
ları, sistematik bir metot içinde kullandık.

Bu eserde ele aldığımız haber metodu, aslında bugüne kadar İs­
lam’a giren insanların kullandığı bir metottur. İlerleyen bölümler­
de bununla ilgili çokça ayete ve tarihî veriye atıf yapacağız. Bura­
da uyguladığımız yöntem, esasında yeni bir şey değil. Hz. Muham- 
med’den (s.a.v.) bugüne kadar Müslümanların bilinçaltı olarak uy- 
gulayageldikleri bir yöntemin sistemleştirilmesi, temellendirilmesi 
ve muhtemel itirazlara cevap verilmesi bağlanımdadır. Bu yöntem 
her ne kadar Müslümanlar tarafından sıkça kullanılıyor olsa da sis­
temli bir anlatısını daha önce maalesef tek bir eserde ulaşılabilir şe­
kilde mütalaa etmedik.

Aslında burada uyguladığımız sistemde, verdiğimiz örnekle­
rin tamamından vazgeçsek dahi, tamamen yepyeni örneklerle fark­
lı pek çok eser yazılabilir. Bu eserde, daha ziyade çaba harcadığımız 
konu, sistemin detaylarına odaklanmak oldu. Zira örnekler, eserin 
kısa hacmi içerisinde vermeye çalıştığımızın yüzlerce katı kadar ar­
tırılabilir. Bu yüzden eseri dikkatli inceleyen bir okuyucu, sistemi 
kavradıktan sonra kendi başına bir defa Kur’an ya da bir hadis ki­
tabı okusa muhtemelen burada verdiğimiz örnekler sayısınca örne­
ği kendisi de çıkarabilecektir. Hatta bu esere benzer bir eseri ken­
disi dahi kaleme alabilecektir.

Ancak yine de örneklerin zayıflığı üzerinden sistemin zayıf ol­
duğu zannedilmesin diye örnekleri uzun uzadıya temellendirdik, İs­
lam’a muhalif kişilerin şahitliklerine başvurduk ve örnek çeşitliliği­
ni yüksek tutmaya çalıştık.

Eserde pek çok nakil ve tarihî veri, esasında bu kitabın birden 
fazla bölümünde kullanılabilir yapıdaydı. Örneğin bir tarihî rivaye­
ti, aynı anda samimiyet delili, fetanet delili, sahabenin tarihî rivayet 



naklinde güvenilirliği ve toplumsal dönüşüme örnekliği hususunda 
kullanmak mümkündür. İlgili rivayetin hangi bağlamda kullanıla­
cağı önemli bir problem olarak önümüzde bulundu. Aynı rivayeti, 
delil olabilecek tüm bölümlerde tekrar etmek, kitabın hacmini çok 
fazla artıracağı için en fazla ilgili olduğunu düşündüğümüz başlığın 
altına yerleştirdik. Çoğu rivayette, diğer hususlarda da delil olacağı­
na işaret ettik. Bazen konusu birbirine yakın olan iki bölümdeki ri­
vayetlerin beraber okunmasının, bütünlüğü kavrama açısından da­
ha faydalı olacağını belirttik.

Bu şöyle bir probleme sebep oldu; henüz “Fetanet Delilleri” 
kısmını açıklamadan, kitaptaki sıralaması bakımından ondan önce 
gelen “Samimiyet Delilleri” bölümündeki bir rivayet hakkında, “Bu 
rivayetteki şu husus -ayrıca bir fetanet delilidir.” diye kayıt düştük. 
Bu bağlamda okuyucu, henüz “Fetanet Delilleri” bölümünü müta­
laa etmeden böyle bir delil iddiası ile karşılaşmış olacaktır. Dolayı­
sıyla eserin iki defa okunmasının, konunun tam anlamıyla kavran­
ması açısından faydalı olacağını söyleyebiliriz.

Eseri yazdıktan sonra kontrol ve tashih amacıyla dört kez da­
ha okudum1 ve her seferinde aynı metni farklı şekilde düzenledim. 
Eserin tüm taslağı, neredeyse her seferinde tekrar değişti. Zanne­
diyorum bir defa daha gözden geçirseydim, bir defa daha değişti­
rirdim. Nihayet bunun, engellenebilir bir durum olmadığı kanaati 
bende hasıl oldu. O sebeple okuyucunun anlayışını talep ediyorum.

Bu arada, Hz. Muhammed (s.a.v.) üzerine odaklanıldığı için 
eser, kronolojik olmayan bir siyer olarak da değerlendirilebilir. İs­
lam tarihinin belirli dönemlerine yapılan atıflarda dahi Hz. Muham­
med’in (s.a.v.) yaşantısının etkileri anlaşılmaya çalışılmış ve ilişkili 
olan etmenler gösterilmiştir.

Eserin üslubu ile ilgili önemli bir husus olarak gayrimüslim ba­
kışı ile açıklanamayacağını düşündüğümüz pek çok olaya değindik. 
Muhatabın tüm bunları anlaması için bir gayrimüslim nazarı ile var­
sayımsal açıklamalarını naklettik. Bu açıklamaların neden mümkün 
olamayacağına işaret ettik.

1. Bu satırları yazdıktan sonra metnin üzerinden üç defa daha geçtim. Du­
rum, gerçekten de burada belirttiğim gibi oldu.



nakillerimizin sadece, “Onlar söyledi, bu yüzden doğrudur.” cinsin­
den olmadığının ve bu nakilleri, kendi delillerimizden sonra vurgu 
hasebiyle kullandığımızın anlaşılması önemlidir.

Bir diğer önemli uyarımız da oryantalist yazarların fazla önem­
senmesi hususunda olacaktır. Bizim burada, metinleri onlara da­
yandırma sebebimiz, onların daha güvenilir olmasından değil mu­
hatap aldığımız kitle ile alakalı oluşlarındandır. Ben oryantalistle­
rin düşük donanımlarının gereğinden fazla ciddiye alındığına kani­
yim. Problemli gördüğüm bu tavra, kitabımın katkı sağlamasından 
da endişe etmekteyim.

Eğer eserimizin, toplum tabanındaki insanlara da faydalı olma­
sı gibi bir gaye gütmeseydik ve sadece ilim ehline hitap edecek şe­
kilde kaleme alsaydık eserde oryantalistlere başvurmaya hiç ihtiyaç 
hissetmezdik. Bu hususun göz önünde bulundurulmasını ve eseri­
mizde kullandığımız bu metodun, kötü bir âdete sebebiyet verme­
mesini de Allah’tan niyaz ederiz.

b) Kitabın giriş kısmına Kur’an ve hadis metinlerinin güvenilir­
liği ile ilgili kısa bir bölüm yazmayı uygun bulduk. Az önce de be­
lirttiğimiz üzere bir Kur an tarihi ya da hadis tarihi yazmak, bu ki­
tabın konusu değildir. Biz sadece metnin güvenilirliği ile ilgili de­
lillerimizi serdettik.

Aynı şekilde, metin okuma metodu hakkında “ikincil delil man­
tığı”, “sahabenin güvenilirliği üzerinden metinlerin yorumlanma­
sı” ve “müşriklerin itirazları” konuları ile ilgili kısa bölümler yaz­
mayı faydalı gördüm. Zira bu üç husus iyi bilindiği takdirde oku­
yucu, kitabın devamında kullandığımız yöntem hakkında bilgi sa­
hibi olacaktır.

AYDINLANMA VE NÜBÜVVETİN İSPATI

Sık söylenen güzel bir tanımla, “aydınlanma düşüncesi, büyü­
sü bozulmuş bir dünya” ortaya çıkarmıştır. Bu dünyada melek ya da 
cinlere atıf yapmak, benimsenen bir olgu olmaktan ziyade, açıklan­
ması gereken bir zorluk gibi görülmeye sebebiyet vermiştir.



Hatta bu düşünce tipine uygun olarak “melek, şeytan...” gibi 
metafizik olguları abartılı yorum metotları ile reddeden ya da tevil 
eden reaksiyoner İslam anlayışları ortaya çıkmıştır. Biz böylesi ta­
vırları suni ve sağlıksız bulmaktayız.

Bu eserde kullandığımız metodun, aydınlanma sonrası oluşan 
metafizik tenkitlerini aşan bir yapısı olduğu kanaatindeyim. Doğa­
üstüne atıf yapmaksızın, ayağı müşahede edilen dünyaya basan bir 
yöntem olduğunu düşünüyorum. Bu yöntem, zihnimde belirirken 
böyle bir hedefim yoktu. Ancak zannediyorum, böyle bir sonuç or­
taya çıktı.

Belki de bizleri böyle akıl yürütmeye yönelten şey, zihinlerimi­
zin -istesek de istemesek de- içinde bulunduğumuz aydınlanma ça­
ğı toplumu bakış açısında şekil almasıdır. Zira her soru bu bakış açı­
sı ile geldiği için cevapların bu düzlemde olmasına sebebiyet vermiş 
olabilir, bilemiyorum.

Bu sayede biz, önce olağanüstü olayların imkânını ispatlamak, 
sonrasında nübüvveti göstermek durumunda bulunmadık. Direkt 
nübüvvet iddiasını, müşahede ettiğimiz dünyadaki gözlemlerimiz 
üzerinden tasdik etmiş olduk.

Hz. Muhammed’in (s.a.v.) nübüvvetinin bu metotla kabulü, 
akabinde onun içerdiği “melek, şeytan...” gibi diğer metafizik un­
surlar, tasdik edilen nübüvvetin içeriği ile kabul edilebilir.

Elbette bunlar benim düşüncelerim. Bunların doğru çıkıp çık­
mayacağını zaman gösterecektir.

Gayret kuldan, tevfık Allah’tandır.





KAYNAKLARIMIZIN GÜVENİLİRLİĞİ

Malumunuz olduğu üzere her haber incelemesi, belli kaynaklar 
üzerinden yola çıkar. Kaynakları güvenilir yahut şüpheli kabul etme 
hususu keyfî bir iş değildir, kendi içinde bir iç tutarlılık gerektirmek­
tedir. Burada, kitapta kullanacağımız kaynakların güvenilirliği üze­
rinde duracağız. Ancak bu eserin birkaç katı hacimde müstakil eser­
ler gerektiren “Kur’an tarihi, hadis tarihi” gibi konuları her veçhesi 
ile böyle kısa bir bölümün içerisinde ele almanın imkânsızlığı orta­
dadır. Fakat birkaç önemli noktaya dikkat çekmeyi faydalı bulduk.

Bu habere yaklaşan ve entelektüel tutarlılığına önem veren biri, 
diğer tarihî metin ve vakıaları kabul ettiği şartlarla bu tarihî vakıayı 
incelemelidir. Kaynaklarını tespit ve kabul ederken tutarlı olmalı­
dır. Aksi hâlde, daha işin başında tutarsızlık kaynaklı hata etmiş ve 
incelenmeye layık olmayan bir görüş ortaya koymuş olur.

Örneğin, Antik Yunan tarihi hakkında kaynak kabul ettiği me­
tinlerden ya da Hristiyanlık hakkında kabul ettiği metinlerden çok 
daha güçlü olan metinleri kabul etmediğinde bu, İlmî tutarsızlık ve 
keyfî seçimi gösteren bir alamet olacaktır.

Bu eserde kullanacağımız ana kaynaklar nelerdir, sorusuna ce­
vap verecek olursak temel kaynaklar olarak elbette Kur’an ve Hadis 
metinleri gelecektir. Hâliyle bunları rivayet eden sahabe de önemli 
bir faktör olarak önümüzde duracaktır.



KUR’AN

Eserde, Kuranın tahrif olmadığına dair delilleri kademe katk 
me ele alacağız. Hz. Muhammed’in (s.a.v.) nübüvvet iddiasını ineç 
İçmek için yapacağımız tarih incelemesinde kullanacağımız ana kay­
nağı Kur’an oluşturacağı için, ilgili bölüm nispeten uzun olacaktır.

Yazım ve Çoğaltılmasının Kısa Sürede Olması

R. V. C. Bodley diyor ki: “Hz. Muhammed’in (s.a.v.) ölümü 
üzerinden bir yıldan fazla bir zaman geçtikten sonra, Hz. Ömer’k 
tavsiyesi üzerine Hz. Ebubekir, bu notları toplayıp münasip ve ko­
layca okunabilecek bir şekilde derlemesini Zeyd b. Sabite emrettik

Bir yıl gibi bir sürenin ne kadar kısa olduğunu ve Kur’an’ın çok 
erken dönemde kitaplaştırıldığını anlamak güç değildir. Bu ise sa­
dece onun kitaplaşma (iki kapak arasına alınma) sürecidir. Kur’an’ın 
yazılması ise Nebi (s.a.v.) yaşarken vahiy kâtipleri tarafından yapı­
lıyordu.

Hz. Ebubekir’in iki yıllık hilafet dönemi içinde Kur’an’ın ki- 
taplaştırılması bilgisi, Sünni, Şii, muhtelif siyasi ve kültürel grup­
ların tamamının kabul ettiği bir olgudur. Ben ne Müslüman ne de 
gayrimüslim yazarlardan bu bilgiye dair bir itiraz ya da muhalefe­
te denk gelmedim.

Biz, matbaa öncesine ait dönemlerle ilgili bu derece erken kay­
dedilmiş bir esere sahip değiliz. Bu eserlerin 500-600 ve hatta 1000 
yıl sonra yazılmaları dahi oldukça normaldir. Ayrıca sözlü kültür­
de metin, icra sırasında ortama ve muhataplara göre değişir. “Met­
nin orijinali” diye bir mefhum yoktur ve kimse metnin icra esnasın­
da değişiyor olmasını garipsemez. Metnin nispetinin doğruluğu esas 
unsur değildir. Önemli olan onun icrası ve dinleyicinin duygularıdır.

Oysa Kur’an ve hadislerin derlenme şekli, İslam medeniyeti ile 
beraber sözlü kültürün bitişini temsil eder. Bazı kimseler hadisleri

1. Bodley, AUah'tn Resulü Hazreti Muhammed(s.a.v.), s. 255. 



sözlü kültür ürünü zannetse dahi, sonunda, “fî mâ kâl ev kemâ kâl”2 
denilen bir metin artık sözlü kültüre ait değildir. Zira orada metni 
korumak önemlidir ve bozulmaması için çaba harcanıyor demek­
tir. Örneğin, Homeros’un İlyada'sı yüzyıllarca Rhapsody’lar tara­
fından icra edilirken önemli olan “metnin aslı”nı korumak değildi. 
Zaten metnin tam olarak bir aslı da yoktu. Yüzyıllarca icra edilir­
ken ortama, muhatabın ve icra edenin duygularına göre ufak ufak 
revizyonlara uğrayan ve dolayısıyla değişen bir metin vardı. Ne ic­
ra eden ne de dinleyici, “Metnin aslı ne oldu?” diye düşünmüyor­
du. Bununla hadislerin nakli arasındaki fark oldukça açıktır. Sözlü 
kültür, modern tarih okuma algımız açısından problemli olmasına 
rağmen tarihî kaynak olarak kullanılırken Kur’an ve hadis metin­
lerinin veri kaynağı olarak kabul edilmemesi, çok ciddi bir tutar­
sızlık olacaktır.

Kur’an, çoğaltılması sürecini Hz. Osman döneminde yaşamış­
tır. Bu süreçle ilgili vehimlere esas cevap, ilerleyen bölümlerde yaz­
ma eserleri inceleyeceğimiz kısımlarda gelecektir. Ayrıca onun dö­
nemi ile ilgili vehim ortaya atanın, -hâşâ- o, Kur’an’ı tahrif etseydi 
onun çağında yaşayan sahabenin ve sonrakilerin neden sustukları 
ile ilgili önemli soruya deliller ortaya koyarak cevap vermesi gerek­
mektedir. Ancak tek ve susturucu bir delil isteyen muhataba, Mu- 
aviye (r.a.) ile Ali (r.a.) arasında gerçekleşen Sıffın Savaşı’nda yaşa­
nan şu tablo yeterlidir:

Bilindiği üzere Sıffın Savaşı’nda Hz. Ali’nin ordusu galip du­
rumdayken Muaviye’nin ordusu, Amr b. As’m teklifi ile mızrakla­
rın ucuna mushafları takarak “Kur’an m hakemliği”ni talep etmiş­
lerdi. Bu teklif yapıldığı esnadaki atmosfer, bazı oryantalistler tara­
fından şöyle nakledilmiştir:

2. Özellikle Rasûlullah ile yaşadıkları olayları hafızalarından aktaran sahabe 
döneminde, hadis anlatan kişinin hadisin sonunda söylediği sözdür. Bura­
da sözü hatalı nakletmenin vebalinden korkan kişi, “Rasûlullah böyle söy­
ledi ya da buna benzer bir şey söyledi.” diyerek hafızasından kaynaklanabi­
lecek yanılgıyı ifade etmiş olur. Daha sonra bu yaygınlaşmıştır. Yazılı me­
tinlerden dahi olsa hadis nakledilirken söylenilmesi âdet olmuştur. Metnin 
Arapçası şöyledir: Jü US' jî Jti ILJ



Washington Irving: “Güneş Suriyelilerin üzerine felaketi ha­
ber veren bir şekilde doğdu. cl-Eşter3 onları her noktada ezerken 
Muaviyc de çaresizlik hissediyordu. Tam bu sırada Amr, Müslü­
manların vicdanına sığınacağı bir çare buldu. Bir anda Suriyelile­
rin mızraklarının ucunda Kur’an sayfaları yükseldi. “Allah’ın Ki- 
tabı’na bakın, bırakın aramızdaki ihtilafa karar versin.” diye hay­
kırdılar. Ali’nin askerleri hemen silahlarını indirdiler. Ali, boş yere 
bunun bir hile olduğunu askerlerine inandırmaya çalıştı. “Ne! Al­
lah’ın Kitabı’ndaki hükme uymayı red mi ediyorsun?” diye sordu­
lar ona. Ali, bunda ısrarcı olmanın hem onların bağnaz ön yargı­
larını kışkırtacağını hem de saldırının kendisine döneceğini fark 
etti. Ve isteksiz bir şekilde ordusuna geri çekilme emri verdi. An­
cak sonunda, kılıcından kan damlayarak parlak bir zafere engel 
olunduğu homurtularıyla geri dönen el-Eşter’i, savaş meydanın­
dan koparmak için defalarca ona seslenmek zorunda kaldı. Bu bü­
yük ihtilafı Kur’an’ın hükümlerine göre çözmek amacıyla hakem­
ler tayin edildi.”4

Maxime Rodinson: “Bu siyasi bir manevraydı ama Müslü­
manların birliği için yapılan çağrı herkes üzerinde etki yaptı ve 
kazandı. Savaşı durdurmak ve arabuluculuğa başvurmak zorunda 
kaldılar.”5

Bernard Lewis: “Mağlup olan Suriyeliler, tam zamanında 
Kur’an sayfalarını mızrakların ucuna takarak ‘Bu hususta Allah ka­
rar versin!’ diye bağırarak yeni bir çağrıya başvurdular... Ali bun­
da bir hile olduğunu açıkça gördü, fakat onun taraftarları arasında 
dindar grup Ali’yi ateşkesi kabule zorladı. Her iki taraf da hakem 
seçme hususunda uzlaştılar ve kumandanlar, varılacak kararı kabul 
edeceklerini ilan ettiler.”6

Wellhausen: “Fakat Suriyeliler mağlup olmak tehlikesiyle yüz 
yüze gelince mızraklarının ucuna Kur’anlar taktılar. İraklılar, bunun-

3. Hz. Ali’nin (r.a.) taraftan, Mâlik b. el Hâris b. Abdiyegüs el-Eşter en- 
Nehaî.

4. Irving, Muhammed’in Haleflerinin Hayatları, s. 262.
5. Rodinson, Muhammed, s. 334.
6. Lewis, Tarihte Araplar, s. 45.



la onların ne demek istediklerini anlamışlardı.‘Siz aynı sizin gibi Ke- 
lamullah’ın bayrağını takip eden Müslümanların kanını döküyorsu­
nuz.’Bu onlara müessir oldu.”7

Wellhausen: “Bozguna uğrama tehlikesi içinde Suriyeliler, Amr 
b. As’m tavsiyesiyle mızrakların ucuna Kur’an’ı taktılar... Ali savaşı 
durdurmak ve muzafteranc ilerlemekte olan Eşter’i geri çağırmak 
zorunda kaldı.. .8 Dinî açmazın etkisi altında kalmışlar, siyasi ve as­
kerî mantığa uygun hareket etmemişlerdi.”9

Burada kısaca aktardığımız nakillerin detayları Hodgson, Bod­
ley ve pek çok oryantalist tarafından teyit edilerek nakledilmiştir. 
Fazla tekrara düşmemek açısından uzatmıyoruz.10

O zaman diyoruz ki: iki ordu birbiriyle savaşırken mağlubun 
kaldırdığı Kur’an, galibi durdurabiliyorsa iki taraf da metnin doğ­
ruluğunda ve tahrif edilmeyişinde hemfikir olmuş sayılır. Bu çok er­
ken döneme ait güçlü bir delildir.

Hz. Osman’ın mushaflan çoğaltması üzerinden yaklaşık yedi 
yıl, Hz. Muhammed’in (s.a.v.) vefatından takriben yirmi yedi yıl 
sonra yaşanan bu olaydan, o dönem bütün Müslümanların Kuranda 
müttefik olduklarını rahatlıkla anlarız. Çünkü galip durumda olan 
Hz. Ali ordusundaki hiç kimsenin, “Bu zaten tahrif edilmiştir.” de­
mediğini, bilakis kaldırılan mushafların Hz. Ali ordusunda duygu­
sal kırılmalar yarattığını ve onları, “Kur’an’ın hakemliği” söylemine 
yönelttiğini öğrenmiş bulunuyoruz.

“Ali ile Muaviye arasındaki Sıffin Savaşı’nda 500 nüsha, mız­
rakların ucuna takılarak havaya kaldırılmıştır. Bu misal, kısa zaman­
da Müslümanların elinde mushafların ne kadar çoğaldığını göste-

7. Wellhausen, Arap Devleti ve Çöküşü, s. 61.
8. Wellhausen, İslamiyet'in İlk Devrinde Dini Siyasi Muhalefet Partileri, s. 1.
9. Wellhausen, İslamiyet'in İlk Devrinde Dini Siyasi Muhalefet Partileri, s. 9.
10. Daha fazla bilgi için bkz. Bodley, Allah'ın Resulü Hazreti Muhammed 

(s.a.v.), s. 261; Hodgson, İslam’ın Serüveni, s. 274; Bernard Lewis, Tarihte 
Araplar, s. 45; Maxime Rodinson, Muhammed, s. 334; Julius Wellhausen, 
Arap Devleti ve Çöküşü, s. 61; Wellhausen, İslamiyet'in İlk Devrinde Dini 
Siyasi Muhalefet Partileri, ss. 1- 9; Irving, Muhammed’in Haleflerinin Ha­
yatları, s. 262.



tir. Hâlbuki Hz. Osman’ın mushaf istinsahı ile Sıffın Savaşı arasın­
da yedi sene gibi kısa bir zaman geçmiştir.”11

Üzerinde savaşan grupların dahi ittifak ettiği bu mushafların 
çoğaltılma hızı hakkında üstteki nakil, bilgi vermektedir. 500 sayı­
sı, savaşan cephelerden sadece birisinin elindeki mushaf miktarıdır, 
Karşı taraftaki Hz. Ali ordusunda da takriben bu kadar mushaf ol­
duğu varsayılsa 1000 mushaf eder. Bir de o savaşa katılma fırsatı ol­
mayan Mısır, Horasan, Iran vb. büyük coğrafyalardaki mushaflar ek­
lenseydi bu yedi yıl için gerçekten büyük bir rakam ortaya çıkardı.

O gün var olduğunu gösterdiğimiz bu fikir birliği, bin dört yüz 
yıldır hiç bozulmamıştır.

Hodgson’ın ifade ettiği gibi; “En azından bütün Müslümanlar 
Kur’an konusunda hemfikirdirler.”12

Bugün ve dün, yeryüzündeki bütün Müslümanların ellerinde­
ki mushaflar aynıdır. Her mezhepten ve meşrepten Müslüman, ay­
nı mushafi öpüp başına koymakta ve Allah’ın kelamı olarak gör­
mektedir.

Bu, kendisini tarihî veri kaynağı olarak kabul ettiğimiz ve kendi­
sine itibar ettiğimiz -neredeyse hiçbir kitapta var olmayan- çok cid­
di bir konsensüstür. O hâlde bunları delil kabul ettiğimizde, Kur’an’ı 
tarihî bir delil kabul etmememiz, tutarsız bir tavır olacaktır.

Karşı karşıya gelen ve savaşan toplulukların ikisinin de altı yedi 
yıl önce çoğaltılmış mushafa itaat ettiğini ve bir tarafın sadece 500 
mushafi gösterebileceği güçte, böylesine geniş yazma tutarlılığı olan 
ve çok büyük kitleler tarafından sürekli ezberlenmiş bulunan hangi 
tarihî eser vardır elimizde?

Sir William Muir diyor ki: “Zeyd’in samimiyetle gerçekleştir­
diği çalışması için her türlü güven oluşmuştur ve doğrusu Kur’an’ın, 
Ali ve taraftarlarıyla talihsiz Osman’ın muhaliflerince kabul edilme­
si, onun özgüllüğünün en büyük garantisidir... Zeyd’in koleksiyo­
nunun derhâl ve sorgulanmadan kullanılması gerçeğiyle birleştiği-

11. Cerrahoğlu, Tefsir Usulü, s. 76 (Cerrahoğlu, Mes'udî’nin Mürûcuz-Zeheb 
ve Tcâzü’l-Kur ân isimli eserlere atıf yapmış).

12. Hodgson, İslam'ın Serüveni, s. 126.



ne dair bir delil oluşturuyordu. Tüm bunlar şimdi okuduğumuz şek­
liyle Kur’an’ın peygamberin aktardığı sözleri içerdiğine dair akılda 
hiçbir şüphe bırakmamaktadır.”15

* * -
Ihtilaflar-Ittifaklar ve Sistemli Tahrif

Kur’an’ın tahrif edilmediğinin en güçlü delili, buna dair ihti­
lafın nakledilmemesidir. Bu öylesine güçlü bir delildir ki sadece is­
patlamakla kalmamakta, muhalif iddia ve vehimleri de büsbütün 
çürütmektedir.

Çünkü Kur’an’ın tahrif edildiğini iddia etmeye çalışan birisinin 
karşısındaki en büyük problem, “Neden ihtilaf olmadı? Neden sa­
vaşlar çıkmadı? Muhalif sesler nasıl bastırılabildi? Nasıl ittifak sağ­
lanabildi?..” gibi sorulara cevap verebilmesidir.

Gerçekten ilk dönemden itibaren, sahabilerin fedakârlıkları ve 
müşriklerin garezleri etrafında, büyük bir toplumsal çatışma mev­
cuttur. İleride, “Sahabenin Tarihî Kaynaklığı” bölümünde göreceği­
miz üzere bu Kitap, kendisi için her türlü fedakârlığı yapmaya hazır 
bir topluluğun içerisinde ortaya çıkmıştı. Sahabenin hayatta olduğu 
bir dönemde tahrif edildiğini iddia edenin, “Sahabe neden bu tahrife 
ses çıkarmadı?” sorusuna cevap verebilmesi gerçekten imkânsızdır.

Hristiyanhk tarihinde bildiğimiz bir örnek üzerinden yola çı­
kacak olursak Romanın, Hristiyan coğrafyada tek başına hâkim ve 
güçlü bir devlet olmasına rağmen Hristiyanlara, tepeden “Kanonik 
İnciller” dikte etmesi, tarih tarafından kayıt altına alınmıştır. Ro­
ma nın bu uygulaması muhaliflerini sindirse de muhalefetin var ol­
duğuna dair delilleri gizleyememiştir.

Bugün tarih okuyan hiç kimse, bunun delillerine ulaşmakta zor­
luk çekmez. Roma nın muhalifleri çok zayıf ve halktan kimseler ol­
masına rağmen itirazları günümüze kadar ulaşmıştır. Romanın kut­
sal kabul edilmesini yasakladığı “Apokrif İnciller”, günümüzde or-

13. Muir, Kur’an Mahiyeti, Öğretisi ve Kitabı Mukaddeslerle İlgili Tanıklığı, 
s. 37.



tadadır. Hristiyanların Konsil toplantılarının tarihi, yasaklı İncille­
rin listeleri bugün herkes tarafından bilinmektedir. Yani bu örnekte 
görüldüğü gibi, tüm tarihî verileri yok etmek imkânsızdır.

Buradan, Kur’an’ın, içerisinde indiği coğrafyaya dönecek olur­
sak İslam coğrafyasında birbirini takip eden ve birbirine muhalif 
olan iktidarlar sürekli el değiştirmiştir. Bunlardan herhangi birisi 
Kur’an’ı tahrif etseydi, muhakkak onun yerine geçen yeni iktidar bu 
durumu eski iktidarın aleyhinde siyasi bir argüman olarak kullanırdı.

Örneğin, Emeviler Kur’an’ı tahrif etselerdi onları siyasi darbe 
ile yıkan, yıkmadan önce belli coğrafyalarda güçlü muhalefet mer­
kezleri oluşturan, yıktıktan sonra onlar hakkında her türlü karala­
mayı yapan Abbasiler, muhakkak bu tahrifi yedi cihana duyururlar­
dı. Oysa onlar, Kur’an üzerinde tek bir tartışma dahi açmamışlardır.

Yine, eğer Abbasiler Kur’an’ı tahrif etselerdi -ki onlar zaten ik­
tidarı tüm İslam coğrafyasında ele geçirememişlerdi, Endülüs’te on­
lardan bağımsız bir Emevi Devleti vardı- Emevi Devletinin,onla­
rın Kur’an’ı tahrif ettiğini ilan etmesini hangi güç engelleyebilirdi? 
Onların, yedi cihanı ‘Abbasiler Kur’an’ı tahrif ettiler.” yaygarası ile 
doldurmaları beklenmez miydi?

İslam coğrafyasında, Hz. Muhammed’den (s.a.v.) yaklaşık 120 
yıl sonra, yani Miladi olarak 750 yılından sonra tek bir devlet hâki­
miyeti olmamıştır. O hâlde bu tarihten sonra tahrifin aklen imkân­
sız olduğu rahatça anlaşılabilir. Abbasiler kurulduğu andan itibaren 
hep iki veya daha fazla devlet mevcuttur.

O hâlde Emeviler dönemine odaklanacak olursak Emeviler 
böyle bir tahrif yapsalardı bunu herkesten nasıl gizleyebilirlerdi? 
Zaten 90 yıl süren bir saltanat süresince, kendilerine olan tüm mu­
halefeti gizleyebilecek derecede güçlü bir iç otorite kurabilmiş ol­
salardı, iç isyan ve darbe ile sonlanan ömürleri 90 yıldan ibaret olur 
muydu? Ayrıca onlardan öncesinde İslam dini, Endülüs’ten, Kaf- 
kaslar’a kadar yayılmış koca bir imparatorlukta temsil edilmektey­
di. Emeviler,“Kur’an’ın falan ayetlerini değiştiriyoruz.” deselerdi Se- 
merkand’da, Tunus’ta ya da Ispanya’da namaz kılan Müslümanların 
tamamının ellerindeki ve zihinlerindeki Kur’an’ı nasıl değiştirebilir 
ve tüm itirazların nakledilmesini nasıl engelleyebilirlerdi?



Hakeza, onlar döneminde çok güçlü muhalefet odağı durumun­
da olan şehirlerin varlıkları bilinmektedir. Oradan tek bir itirazın 
dahi naklcdilmemesini nasıl sağlayabilirlerdi? Oysa Emevi halife­
lerinin çok daha hafif hatalı uygulamalarına yapılan itirazlar dahi 
nakledilmiştir. Islami kaynaklar bunlarla doludur.

Peki Emevi Devleti, 750 yılında yıkıldıktan sonra onların her 
kötülüğünü afişe eden Abbasilerin, Kur’an’ın tahrif edilmesi gibi bü­
yük bir durum hakkında propaganda yapmaması nasıl anlaşılabilir?

Birbirlerine itiraz edeceklerini ilan ettiğimiz bu gruplar, Roma 
örneğinde olduğu gibi zayıf halk yığınlarından ibaret olsalardı bi­
le, sesin bize ulaşmasını beklerdik. Oysa bunlar, koca koca devletler 
ve siyasi otoritelerdir. Böyle bir vasatta ihtilafın olmaması, Kur’an’ın 
tahrif edilmediğinin en güçlü delilidir.

Ayrıca Kur’an -hâşâ- tahrif olsaydı halkın da sürekli namazda 
okuduğu mushafın tahrifinden haberdar olacağını düşünmek gere­
kir. Tahrifçiye muhalif siyasi irade, bunu kullanarak halk ile bütün- 
leşebilirdi. Oysa biz, tahrif ile kıyaslanamayacak küçüklükteki dinî 
ihtilaflardan dolayı bu grupların birbiri ile savaştığını biliyoruz. Ne 
var ki, savaşan gruplar arasında böyle bir iddia göremiyoruz.

Malum olduğu üzere, Hz. Ali’yi -hâşâ- kâfir ilan eden Harici­
lerin iddiası, hakem olayına dayanmaktaydı ve onlar, “Hüküm Al­
lah’ındır.” ayetinden yola çıkarak Hz. Ali ve taraftarlarının -hâşâ- 
kâfir olduklarını ilan etmişlerdi. Kılıçlarına başvurup savaşmış ve 
mağlup edilmelerine rağmen, ilerleyen yüzyıllarda da sık sık isyan 
hareketlerinde bulunmuşlardı. Oysa ortada tartışılan ayet, herkesin 
ayet olduğunu kabul ettiği bir metindir. Hariciler, bir ayetin yoru­
mu konusunda dahi böylesine tutucularken, can vermeyi ve can al­
mayı göze almışlarken nasıl Kur’an tahrif edilir de tek bir ses dahi 
olmaz? Aklı başında hiç kimse böyle bir iddiaya inanmaz.

Hz. Muhammed’den (s.a.v.) yaklaşık 200 yıl sonra doğmuş olan 
Kadı Abdülcabbar’ın şu tespitleri hem tarih yorumu açısından hem 
de Hz. Muhammed’in (s.a.v.) vefatı akabindeki iklime yakın olma­
sı hasebi ile kıymetlidir:

“Devletler ve krallıklar, olmuş ve gerçekleşmiş olan olayların 
üzerini örtüp gizleyemezler. Akıllı bir kimse, ortaya çıkması zarar- 



h, yayılması kötü olsa ve değerini düşürse de böyle bir şeye heves­
lenmez. Görmez misin ki, Resûlullah (s.a.) nübüvvet iddia etti (...) 
Onlar, bunun olmamış olmasını arzu ettiler. Ama bunu gizlemedi­
ler, bunun gizlenmesi ve üzerinin örtülmesi hususunda haris [hırs­
lı] davranmadılar. Bilakis onlar, bunu herkese söylediler, naklettiler, 
anlattılar ve duymayanlara ilettiler. Çünkü bunu iddia ettiği ve bu­
na davet ettiği zaman Resûlullah’ın ebedileştirecek, yazacak ve ya­
yacak taraftarları yoktu. Bunu onun düşmanları yaptı.

Bunu, Rasûlullah’a hicveden şiirler ve şâirler hakkında düşün! 
Onun dövülmesini, sövülmesini, eziyet görmesini düşün! Amcala­
rından ve ashâbından öldürülenleri düşün! Resûlullah hayattayken 
ondan sonra nübüvvet iddiasında bulunanları düşün! Kendilerine 
zarar ve kötülük verse de, bütün bunları müslümanlar naklettiler ve 
yazarak ebedileştirdiler.

Resûlullah’ı yalanlama, ona ve diğer nebi kardeşlerine tan (söz­
lü saldırı) hususunda yazılan kitaplara bak! Bunlar, İslâm devletinin 
en güçlü ve en hâkim olduğu dönemde yazıldı. Bu kitapları el-Had- 
dâd, el-Verrâk, İbnu’r-Râvendî, el-Husrî, el-Kindî, er-Râzî ve ben­
zeri kimseler yazdılar.14 Bu kitaplarda, rubûbiyeti iptal ve peygam­
berleri yalanlama konusunda hüccetler ve burhanlar ortaya koydu­
lar. Sen, bu kitapların bir harf bile değiştirilmeksizin sıra sıra müs- 
lümanlarm dükkânlarında açıkça sergilendiğini görüyorsun.15 Hâl­
buki müslümanlar bundan hoşlanmazlar, buna üzülürler ve böyle ol­
mamasını arzu ederler. (...) Bildiğin gibi, artık bugün bu durum or­
taya çıkmıştır. Hatta doğudan batıya ulaşmıştır. Düşmanlar bu ki­
tapları, kendilerine delil sağlaması için neşrediyorlar. Müslümanlar 
ise onları eleştirmek ve cevap vermek için neşrediyorlar.

Böylece devletler ve krallıkların olmuş ve gerçekleşmiş olayla­
rı bilmede etkili olmadıklarını öğrenmiş olduk. Böylece yine öğ­
renmiş oldun ki Resûlullah’tan (s.a.) zelle, sürçme, yanlış, aldatma

14. Bu yazarların müstakil değerlendirilmesi bu kitabın konusu değildir. İlgi­
li kanaatler Kadı Abdülcabbar’a aittir.

15. Bu ifade, müellifin yaşadığı dönemdeki durumu aktarması açısından 
önemlidir. Sistemli tahrif iddialarının reddi açısından güçlü bir delil ola­
caktır.



ve avak kavması meydana gelmemiş ve onu hiçbir hasmı mahcup 
etmemiştir.

Muâviye ve benzerlerinin yaptıkları bu hususta sana daha faz­
la bilgi verecektir.16 Zira onlar, Emîrü’l-mü’minîne [Hz. Ali’ye] ve 
Hâşimoğullarına düşman oldular ve onlara galip geldiler; sonra bü­
tün dünyaya hâkim oldular ve kendilerini son derece üstün gördü­
ler. Buna rağmen efendileri olan Muâviye’yi sahip olmadığı yük­
sek bir mertebeye koyamadılar. Onu Bedir’de savaşanlar, ağaç altın­
da biat edenler, şûrâ ehli, muhâcirler ve ensâr arasına koyamadılar. 
Hâlbuki onun bu özelliklerinden ve mertebelerden birine sahip ol­
masını çok arzu ediyorlardı. Onlar, Muâviye’yi tulekâ ve tulekâ oğ­
lu olmaktan çıkarmaya imkân bulamadılar. Yine Emîrü’l-mü’minîn i 
[Hz. Ali’yi] sahip olduğu sâbikûndan [İslâm’a ilk girenlerden], Bedir 
ehlinden, fukahâ, ulemâ ve zâhidlerden, aşere-i mübeşşereden, ağaç 
altında biat edenlerden, şûrâ ehlinden, muhâcir ve ensârın Hz. Os­
man’dan sonra imâmete seçtiği kimse olma mertebelerinden aşağı­
ya indirme imkânı bulamadılar. Hz. Ali’nin, kendilerine karşı savaş 
ve cihadı gerekli ve farz görmesinin üstünü örtemediler. Bunun ol­
mamasını arzu ederlerdi. Çünkü bundan çok zarar gördüler. Böyle- 
ce devletlerin ve krallıkların olmuş ve gerçekleşmiş olayları bilmede 
etkili olmadıklarını öğrenmiş oldun.”17

“Abbâsoğullarına bak! Düşmanları olan Umeyyeoğullarına ga­
lip geldikleri zaman Emevîlerin sahip oldukları güzellikleri örte­
mediler. Abbâsoğullarının düşmanlıkları da onların sahip oldukla­
rı hacc mevsimlerini ikâme etmek, kaleleri imar etmek gibi iyilik­
lerini örtemediler. Sen, hâkimiyeti ve güçleri devam etmesine rağ­
men kralların devletlerinde yaptıkları kötülükleri haksızlık ve zu­
lümleri, her türlü kusur ve rezillikleri açıkça görürsün. Bütün bun­
lar onları telaşa sevk etse, değerlerini düşütse, şeref ve riyasetleri­
ni zedelese de sen bunları tek tek araştırırsan açık ve ortada oldu­
ğunu görürsün.”18

16. Müellifin Mutezile ekolüne müntesip olduğu ve yazıdaki şahsiyetleri de­
ğerlendirmesinin buna göre şekillendiği unutulmamalıdır.

17. Kadı Abdülcebbar, Tesbîtu Delâilun-Nübüvve, s. 684-688.
18. Kadı Abdülcebbar, Tesbîtu Delâilun-Nübüvve, s. 688.



Bu bağlamda, Emevileri çok zor durumda bırakan Kerbela, 
Harre gibi olayların gizlenememesi de kolaylıkla delil olarak öne 
sürülebilir.

“Ayrıca sahabe içinde ictihâdî meselelerde Ebû Bekir ve Ömer’e 
muhalefet eden kimseler vardı. Ebû Bekir ve Ömer bunu yanlış gör­
müyor ve çirkin bulmuyorlardı. İbn Mes'ûd, Übeyy, Mu‘âz, Zeyd 
b. Sâbit, îbn Abbâs ve başkaları o ikisine muhalefet etmişlerdir.”19

En kudretli ve en fazla saygı duyulan ilk iki halife döneminde 
dahi rahatça itiraz edilebiliyorsa onlardan çok daha az kudret ve 
saygıya malik olan Emeviler, Abbasiler ve sonrakiler döneminde 
itirazın engellenmesi gibi bir durumun oluşması mümkün değildir.

O hâlde tahrif gibi bir iddia vehimle, çürük delille ortaya sü­
rülemez. Bu iddiayı ortaya atan kişi, “Kur’an hangi dönemde tahrif 
edildi? Kim tarafından tahrif edildi? Bu tahrifle ilgili kayıtlar ne­
lerdir? Tahrife itirazlar olmuş mudur? Olmamışsa, neden olmamış­
tır? Olmuşsa, bu itirazlar nerede kaydedilmiştir? Tahrifçiden sonra 
gelenler ya da aynı dönemde uzak coğrafyalarda yaşayanlar tarafın­
dan, neden bu tahrife işaret edilmemiştir? işaret edilmiş ise nerede 
kaydedilmiştir?..” gibi sorulara cevap vermeli ve bu cevaplarını de- 
lillendirmelidir. Aksi hâlde tahrif iddiaları, tarih yorumlamak değil, 
dizi senaryosu yazmak cinsinden bir iş olur.

Hafızların Ezberi

Müslümanlar, İslam’ın başından beri Kur’an ı ezberlemiş, na­
mazlarında okumuşlardır. Bugün dahi hafızlara, listenin başında Ne- 
bi’nin (s.a.v.) bulunduğu icazet belgeleri verilmektedir.

Kur’an’ı baştan sona ezbere bilen (hafız) Müslümanlar dışın­
da, Müslümanların tamamı, namazda okuyacakları miktarda farklı 
sureyi ezberlemişlerdir. Hafız sayısı üzerinden gidecek olursak ko­
lay anlaşılması için şöyle bir örnek verelim: Türkiye’de şu an resmi

19. Kadı Abdülcebbar, Tesbîtu Delâilu'n-Nübü'V'ue, s. 1076.



kurumdan belge almış 200 bin hafız var.20 Resmî belge almamış 
hafızların olmadığını varsayıp 200 bin sayısı üzerinden kabaca akıl 
yürütecek olsak 1,6 milyarlık İslam coğrafyasında, 80 milyon nü­
fuslu Türkiye, yaklaşık Müslüman nüfusun %5’ine denk gelmek­
tedir. Hafız sayısının diğer coğrafyalarla eşit oranda olduğu varsa­
yılsa dünyada yaklaşık 4 milyon hafız olduğu anlamına gelir. Belki 
Türkiye’nin hafız oranı, bazı Müslüman coğrafyalardan biraz azdır 
ya da bazılarından fazladır bunu kestirmek zor. Ancak üç aşağı beş 
yukarı olsa bile 4 milyon sayısı inanılmaz bir rakamdır. Bu, 3 mil­
yon olsa da inanılmazdır.

Yeryüzünde, aslına uygunluğu kabul edilen hangi kitabın 10 
bin ezberleyeni vardır? Ya da Türkiye’de Kur’an dışında hangi ki­
tabın 50 ezberleyeni bulunmaktadır? Bu konuda Kur’an’ı hangi ki­
tapla kıyaslayacağız?

Yazma Eserler Üzerinden
Varsayımsal Bir Akıl Yürütme

Metni oluşturduğumda bu bölümden önceki kısımlarda öne 
sürdüğüm akli delillerin kâfi geleceğine inanıyordum. Ancak bu ko­
nuda insanların yanlış bilgilerle kolay manipüle edildiğini görmem, 
Kur’an yazmaları ile ilgili de bilgi vermenin doğru olacağına kana­
at getirmemi sağladı.

İşin aslı, Kur’an ın tahrif edilmediğini bilmek için yazma eser­
lere başvurmak fazladan delildir. Zira öne sürdüğümüz akli ve ta­
rihî argümanlar o kadar güçlüdür ki, eğer bugün elimizdeki mus- 
hafa muhalif bir yazma bulsaydık bunu tarihî olarak açıklamak ve 
bir kompozisyon oluşturmak çok zor olurdu. Bu mushafın, münfe­
rit bir şahsın elinde olduğunu ve toplumsal uygulama havuzuna dâ­
hil olmadığını söylemek zorunda kalırdık. Çünkü tahrif iddiası tek 
bir mushaf ile anlaşılabilecek bir durum değildir. Zira böylesi bir id­
diayı ispat etmek için bulunan değişik mushaftan sonrasına ait ay-

20. 
 (Son erişim: 17.05.2022).

https://www.diyanethaber.com.tr/ali-erbas/turkiye-de-kac-ogrenci-hafiz- 
lik-yapiyor-diyanet-isleri-h20465.html

https://www.diyanethaber.com.tr/ali-erbas/turkiye-de-kac-ogrenci-hafiz-lik-yapiyor-diyanet-isleri-h20465.html


J* • mtiAMHKRIJÛIN İSPATI

nı değişiklikleri gösteren başka mushaflar da bulmak gerekir. Belir­
li bir tarihten öncesine ait mushaflarla sonrasına ait mushaflar ara­
sında sistematik bir şekilde aynı farklılıklar olmalıdır.

Diyelim ki biz 800 yılına ait farklı bir mushaf bulduk. Ancak 
700-800 arası mushaflarla 800’den günümüze kadar olan diğer tüm 
mushaflar aynı. Biz burada nasıl tahrif yorumunda bulunabiliriz?

Burada, münferit farklı bir metin var ve bu metnin yorumlan­
ması gerekiyor, demektir. Çünkü böylesi bir yazma olsaydı Hz. Mu- 
hammed'in (s.a.v.) çağından bugüne kadar tüm mushaflar aynıyken 
bu, tahrif iddiasını temellendirmeye yetmezdi.

Tahrif olsaydı, örneğin 800 yılında, 700 ile 800 yılları arasın­
daki tüm mushaflara muhalif bir mushaf bulsaydık, bu mushaftaki 
farklılıkların, 800’den sonraki döneme ait mushaflarda da yaygınla­
şarak tekrar ettiğini görmemiz gerekirdi. Böyle bir durumda, ger­
çekten tahriften bahsedebilirdik.

Aynca, “Nasıl olur da Kur an ın tahrifi yüzünden tartışma or­
taya çıkmaz? Bu tartışmalar, nasd olur da bize nakledilmez?" soru­
larına cevap bulmak oldukça zor olurdu.

Aslında böyle bir şey olsaydı İstanbul’u Fatih Sultan Meh- 
med’in değil de Kanuni Sultan Süleyman’ın fethettiğini ifade eden 
bir yazma bulmak gibi olurdu. Böyle bir belge, tarihî olarak bize bil­
diğimiz her şeyi unutturmaz ya da tarihi baştan yazdırmaz.21 Bu yaz­
mayı açıklamak, İstanbul’un Fatih tarafından fethedildiğini göste­
ren diğer tüm belgeleri açıklamaktan, tarihsel yorum metodu ola­
rak daha makul olurdu.

21. “Mucizc’bölümünde “Hissi Mucizeler” alt başlığında anlattığımız müH 

vatir kavramı ile ilişkilidir.

Kuranın tahrif edilmediğini akli olarak gösterdiğimiz deliller, 
1400 yıllık bütün tarihî verilerin işaretine dayanırken eğer elimiz- 
dekine muhalif bir mushaf bulsaydık bu, sadece tek bir tarihî delil 
olurdu. Oysa biz tüm tarihi verileri tek bir delile dayanarak çürütme 
gibi bir metodu, bugün modern tarih algısında tercih etmemekteyiz.

Eğer Kur ahin tahrif edildiği iddiasına tevessül edilseydi hea 
tahrif olmadığını gösteren tüm delilleri aşabilecek güçlü bir kompo



zisyon hem de bu kompozisyonu delillendirebileceğimiz çok sayı­
da delile sahip olmamız gerekirdi ve tek bir yazma bunu sağlamak­
tan oldukça uzak olurdu.

Elhamdülillah Kur’an’a muhalif tek bir yazma bulunmadığı gi­
bi, ilk yüzyıla ait çok fazla yazma mevcuttur. Bunların kimisi nere­
deyse tam bir mushaf iken kimisi mushaftan parçalar şeklindedir. 
Ben bu çalışmayı, ilk yüzyıla ait olduğu düşünülen mushaflarla sı­
nırlandırdım. İleride karbon testlerinde de göreceğiniz üzere bun­
lar, ilk yüzyılın belirli bir aralığına ya da belirli bir coğrafyaya yığıl­
mış vaziyette değildirler. Bilakis, ilk yüzyılın her döneminde, fark­
lı coğrafyalara aittirler.

Ayrıca, her ne kadar tek devletin olduğu dönemde Kur’an’ın 
tahrif edilemeyeceğini akli olarak gösterdiysek de bu mushafların ta­
mamı Emeviler dönemine aittir. Zaten bu çağdan sonra hem mus- 
hafların sayısı çok daha fazladır hem de hicri 132 yılından itibaren 
Abbasi devleti kurulmuş ve İslam coğrafyasında birden fazla devlet 
yönetimi hâkim olmuştur.

Dolayısıyla, Müslümanların bin dört yüz yıldır bildiği kesin ta­
rihî gerçeği, her çıkan yazma tekrar tekrar pekiştirmektedir. Daha 
fazla yazma tetkik edildikçe delil sayısı da artacaktır. Şu an dünya­
daki yazmaların büyük kısmının henüz incelenmediğini bilmek ge­
rekir. Örneğin Birmingham Üniversitesi’nden çıkan ve Hz. Muham­
med (s.a.v.) ile çağdaş olan yazma, tam 100 yıl okunmaksızın üni­
versitenin kütüphanesinde beklemiştir. Bir doktora öğrencisi tara­
fından şans eseri okunmuş ve Kur’an’ın tahrif olmadığına güçlü bir 
delil olmuştur. Aynı üniversitede bugün 3.500 Arapça yazma ince­
lenmeyi beklemektedir.

Daha fazla yazma çıktıkça akli olarak bildiğimiz, “Kur’an’ın 
sapasağlam olması” olgusu, daha fazla nesnel delile kavuşacaktır. 
Zira bundan 150 yıl önce bu akli bilgi, nesnel materyal ile gös- 
terilemiyordu. Ancak bu bilgi öylesine güçlüydü ki Müslümanlar 
arasında hiç kimse bundan şüphe etmiyordu. Oysa bugün, sadece 
ilk yüzyıla ait olduğu söylenen ve aşağıda detayını paylaşacağımız 
mushaflar, bilgilerimizi teyit etmektedir. Bugünden 200 yıl son­
ra bunların sayısının çok daha fazla olacağını tahmin etmek zor 
değildir.



Karbon Testinin Mahiyeti

Aşağıda verdiğim yazma listesindeki bilgileri okumadan önce 
birkaç noktayı aklınızda tutmanızda fayda olacağını düşünüyorum.

1) Öncelikle tarihî olarak karbon test sonuçlarını karşılaştıra- 
bilmeniz için kronolojiyi ifade edelim:

Rasûlullah (s.a.v.):
Nüzul Süreci: 610-632, Hicret: 622

Hz. Ebubekir: 632-634
Hz. Ömer: 634-644
Hz. Osman: 644-656 ■
Hz. Ali: 656-661
Emeviler Dönemi Sonu, Abbasiler Dönemi Başı: 750
Hicri I. yüzyıl (Miladi 622-719) aralığına denk gelmektedir. 

Burada aktaracağımız mushaflar, erken dönemlidir. Bir kısmının 
karbon testi sonucu, direkt Hz. Muhammed (s.a.v.) dönemine denk 
gelmektedir. Pek çoğunda karbon testi sonucunun muhtemel en geç 
tarihi dahi, dört halife devri içerisinde kalmaktadır.

Aktardığımız mushafların içerdikleri metin miktarının anla­
şılması kolay olsun diye, nüshaların içeriklerinin, bugün elimizde­
ki mushaflarda kaç sayfaya denk geldiğini hesaplayarak yazdım. 
Bugün Türkiye’deki Kur’an metinleri 604 sayfa olarak basılmak­
tadır.

2) Yukarıda da ifade ettiğim gibi, bu çalışmayı sadece hicri ilk 
yüzyıl ile sınırlandırdım. Zaten bundan sonrasına dair mushaf sayı­
sı çok daha fazladır. Bunda, kâğıdın yaygın olarak kullanılmaya baş­
lanması önemli bir faktördür. İncelediğimiz mushafların malzeme­
sinin deri ve parşömen gibi eski tip materyallere ait olması, bu açı­
dan dikkat çekicidir.

Bu dönemden sonrasına ait mushaflar, daha ucuz ve kolay üre­
tilen bir materyal olan kâğıdın da yaygınlaşmasıyla beraber, bura­
da listelediklerimizden katbekat fazladır. Bu hususta, bizzat oryan­
talist araştırmacı Jonathan M. Bloom tarafından yapılan tespitler 
şöyledir:



Jonathan M. Bloom: “Kur’an’dan ve Muhammed’in yaşam öy­
külerinden anlaşıldığı kadarıyla 7. yüzyıl başlarında Arabistan’da da 
kâğıt bilinmiyordu.22 Çünkü her iki kaynakta da bununla ilgili bir 
sözcük geçmemektedir.”23

“İslam’ın 7. yüzyılda, insanlık tarihinde görülmemiş bir hızda 
yayılması gibi, 9. ve 10. yüzyılda kâğıt ve kâğıt yapımının İslam ül­
kelerine girişi de ardından tüm toplumu dönüştüren, çarpıcı bir ta­
rihsel ve teknolojik başarıydı.”24 “Bağdat, çok geçmeden bir kâğıt 
yapım merkezi oldu. En iyi kâğıdın Bağdat’ta yapıldığını savunan­
lar da vardı. Bizans kaynaklarında kimi kez kâğıda ‘bagdatikson’ 
denir.”25

3) Karbon testi muhtemel bir sonuç vermektedir. Örneğin %95 
ihtimalle hicri 30-50 yılları arası gibi bir sonuç çıktığını düşüne­
cek olursak bu %95 ihtimali %100 gibi algıladığımızda testin ya­
pıldığı materyalin, hicri 30 yılından öncesine ait olamayacağını an­
lamış oluruz.

Ancak bu, yazıya değil, yazının yazıldığı malzemeye ait bir so­
nuçtur. O hâlde hicri 50 yılı, net bir sınır vermemektedir. Yazının 
yazıldığı malzeme en geç hicri 50 yılına ait olsa dahi, yazı hicri 60 
ya da 70 yılına ait olabilir. Ancak burada, yazı ile materyal arasında 
çok uzun bir süreç olamayacağım düşünebiliriz. Çünkü aşağıda da 
inceleyeceğimiz söz konusu yazı malzemeleri, gerçekten zahmetli 
bir şekilde üretilen pahalı malzemelerdir. Bunların pek çoğu deridir.

Örneğin, Kahire mushafını düşünecek olursak “5 7x 68 cm eba­
dında, sayfa kalınlığı 40 cm olan, 1087 varaktan oluşan, 80 kg’hk” 
bir deri mushafin oluşturulması için çok ciddi maddi külfet gerek­
mektedir. Böylesi bir durumda, derilerin önceden hazırlanması ve 
âtıl bir şekilde kenarda bekletilmesi pek olası değildir. Ayrıca bu de­
riler, kıyafet, ev eşyaları vb. pek çok ihtiyaç sahasında kullanılmak­
tadır. Yani boş bir derinin, “Belki yazı yazılır.” diye -bunca masraf

22. Yazar, o dönemde Sasaniler ve Bizans’ta da kâğıdın bilinmediğini önceki 
satırlarda anlatmaktadır. Bkz. Bloom, Kâğıda işlenen Uygarlık, s. 73.

23. Bloom, Kâğıda İşlenen Uygarlık, s. 73.
24. Bloom, Kâğıda İşlenen Uygarlık, s. 73.
25. Bloom, Kâğıda İşlenen Uygarlık, s. 77.



ve ihtiyaçlara rağmen- kenarda stoklanması, dönemin koşullan 
önüne getirildiğinde, pek de olası gözükmüyor.

O hâlde yazı karbon testinin en uzak aralığı olan hicri 50 tari­
hini aşabiliyor olsa dahi bunun çok da uzak bir tarih olamayacağı 
nı düşünebiliriz. Bu açıdan karbon testi hicri 30-50 yılları arası di 
yorsa hicri 30’dan önce olamayacağını net bir şekilde anlarız. Anca), 
hicri 50’den sonra kısa bir zaman aralığı umulabilir. Fakat bu aralı­
ğın fazla uzun olması, bizce pek olası değildir.

Bu malzemelerin silinip tekrar yazılmaya müsait olması da doğ­
rudur. Ancak zaten silinip tekrar yazılan malzemelerde, alt metinle 
çoğunlukla okunabilmektedir. Bunlara “palimpsest” adı verilmekte­
dir. Bu yüzden Cambridge’deki palimpsesti burada aktardıklarımı; 
içerisine almadım.

Bu açıdan, aktardığımız karbon testi sonuçlarının gerçekten fi­
kir verici olduğunu söylemek zor değildir.

4) Bazı karbon testi sonuçları, neredeyse artı eksi SO’şer yıl­
dan 100 yıllık bir dönemi işaretler. Mesela Birmingham musk  
568-645 aralığını ifade etmektedir. Bilindiği üzere Hz. Muham­
med (s.a.v.) vahyi 610 yılında aldı. O hâlde 568 ile 610 aralığı bi- 
anlam ifade eder mi? Yani Batılı propagandist medya ve bir kısım 
sözde araştırmacıların ifade ettiği gibi, “Hz. Muhammed’dc 
(s.a.v.) öncesine ait Kur’an bulundu.” şeklinde bir iddia ortaya at 
labilir mi?

1

Tarih yorumlamayı ve karbon testinin mahiyetini bilenler, böy­
le bir yoruma elbette gülerler. İlgili testin sonuç aralığı 77 yıldır. Hı 
Muhammed’in (s.a.v.) ömrü ise 63 yıl. Test aralığı, zaten Hz. Mu­
hammed’in (s.a.v.) ömründen uzundur. Dolayısıyla Hz. Muhaırr 
med’in (s.a.v.) döneminden kalma bir mushaf bulsaydık sonucunır 
böyle olması gerekirdi.

Tarih, verilerin birbirine onaylatılması şeklinde ilerleyen bir di­
siplindir. Çapraz okuma diye tabir edilen şey de budur. Ayrıca “Hı 
Muhammed’den (s.a.v.) öncesine ait Kur’an” gibi spekülatif bir id­
dia, ne ile temellendirilebilir? Süryani ve Bizans kaynaklarında,Hı 
Muhammed (s.a.v.) ve Müslümanların durumları malumdur. Bazı­
larını ilerleyen sayfalarda aktaracağız. Islami kaynaklar da ortadr 



dır. Karbon testi sonucunun böyle çıkması da doğaldır. Daha ön­
ce eline kâğıt kalem almış ve birazcık tarih okumuş her şahıs, kar­
bon testinin diğer tarihî verilerle uyumlu yorumlanacağını ve tüm 
verilere muhalefet ederek karbon testinin olmayacak tarafının seçi­
lemeyeceğini bilir.

Buradan komplo teorisi üretmek, ciddi bir cehalet ve art niye­
tin birleşmesi ile mümkün olabilir. Bu yüzden böylesi saçmalıkları 
ciddiye almayacağız. Karbon sonuçlarını anlatırken “Hz. Muham­
med’in (s.a.v.) çağından filan tarihe kadar” şeklinde ele alacağız.

Karbon testinin işaretlediği tarihî aralıkların İslam tarihinde 
denk geldiği dönemler kolayca anlaşılabilsin diye, bu tarz bir açık­
lamayı uygun bulduk.

Bu arada, bazen aynı coğrafyadaki mushaflar birbirine karıştı- 
rılabilmektedir. Çoğunlukla bir şehirdeki ünlü mushaflar, diğer ak­
tarılanların da o isimle ele alınmasına sebep olmaktadır. Bu yüzden 
karışmaması açısından mushafları, yazmaların bulunduğu coğrafya­
ya göre sıralamayı uygun bulduk.

5) Burada ele aldığımız mushafların tamamının hicri 0-150 
arasına ait olduğu düşünülmektedir. Ancak bu listenin ilk 150 yı­
la nispet edilen incelenmiş tüm mushafları içerdiği düşünülme­
melidir.

Mushafları seçerken ana kriterimiz, 0-100 arası döneme ait 
olduğunun iddia edilmiş olmasıdır. Dolayısıyla bu bölüm, “Hicri 
0-100 arasındaki yıllara ait olan veya ait olma ihtimali bulunan mus­
haflar listesi” gibi ele alınabilir.

Yine bazı mushaflar, örneğin hicri 50-150 yılları arasına nispet 
edilmiştir. Bunları da belirttik ve listemize ekledik. Zira onların 50­
100 arasına ait olma ihtimali vardır.

Ancak örneğin, hicri 100-150 yılları arasına ya da 100-200 yıl­
ları arasına nispet edilen mushafları almadık. Çünkü bunların hicri 
0-100 yılları arasına ait olma ihtimalleri yoktur.

Eğer Hicri 0-150 arasına nispet edilen tüm mushafları eklesey- 
dik bu liste çok daha kabarık olurdu. O yüzden listenin kapsamını 
aklınızda tutmanızda fayda vardır.



dır. Karbon testi sonucunun böyle çıkması da doğaldır. Daha ön­
ce eline kâğıt kalem almış vc birazcık tarih okumuş her şahıs, kar­
bon testinin diğer tarihî verilerle uyumlu yorumlanacağını ve tüm 
verilere muhalefet ederek karbon testinin olmayacak tarafının seçi­
lemeyeceğini bilir.

Buradan komplo teorisi üretmek, ciddi bir cehalet ve art niye­
tin birleşmesi ile mümkün olabilir. Bu yüzden böylesi saçmalıkları 
ciddiye almayacağız. Karbon sonuçlarını anlatırken “Hz. Muham­
med’in (s.a.v.) çağından filan tarihe kadar” şeklinde ele alacağız.

Karbon testinin işaretlediği tarihî aralıkların İslam tarihinde 
denk geldiği dönemler kolayca anlaşılabilsin diye, bu tarz bir açık­
lamayı uygun bulduk.

Bu arada, bazen aynı coğrafyadaki mushaflar birbirine karıştı- 
rılabilmektedir. Çoğunlukla bir şehirdeki ünlü mushaflar, diğer ak­
tarılanların da o isimle ele alınmasına sebep olmaktadır. Bu yüzden 
karışmaması açısından mushafları, yazmaların bulunduğu coğrafya­
ya göre sıralamayı uygun bulduk.

5) Burada ele aldığımız mushafların tamamının hicri 0-150 
arasına ait olduğu düşünülmektedir. Ancak bu listenin ilk 150 yı­
la nispet edilen incelenmiş tüm mushafları içerdiği düşünülme­
melidir.

Mushafları seçerken ana kriterimiz, 0-100 arası döneme ait 
olduğunun iddia edilmiş olmasıdır. Dolayısıyla bu bölüm, “Hicri 
0-100 arasındaki yıllara ait olan veya ait olma ihtimali bulunan mus­
haflar listesi” gibi ele alınabilir.

Yine bazı mushaflar, örneğin hicri 50-150 yılları arasına nispet 
edilmiştir. Bunları da belirttik ve listemize ekledik. Zira onların 50- 
100 arasına ait olma ihtimali vardır.

Ancak örneğin, hicri 100-150 yılları arasına ya da 100-200 yıl­
ları arasına nispet edilen mushafları almadık. Çünkü bunların hicri 
0-100 yılları arasına ait olma ihtimalleri yoktur.

Eğer Hicri 0-150 arasına nispet edilen tüm mushafları eklesey- 
dik bu liste çok daha kabarık olurdu. O yüzden listenin kapsamını 
aklınızda tutmanızda fayda vardır.



Hicri 0-100 Yıllan Arasına Ait Olan veya 
Ait Olma ihtimali Bulunan Mushaflar Listesi

Türkiye

1. Topkapı Mushafi

Resim 726

1811 yılında önüne yazılan tanıtım yazısında, Hz. Osman’ın 
eliyle yazıldığı ifade edilmektedir. Ancak bugün, tanıtım yazısında­
ki bu bilgi kabul edilmemektedir.

Mushaf, 32 x 40 cm ebadında 408 varaktan oluşmaktadır. Her 
sayfada 18 satır mevcuttur. Deri üzerine kûfî hatla yazılmıştır.

Sadece kopmuş olan 2 varak eksiği mevcuttur. Bu 2 varak an­
laşıldığı kadarı ile sonradan tamamlanmıştır. Bu hâliyle, elimizdeki 
Kur’an’ın 601 sayfasına denk gelmektedir.

Tayyar Altıkulaç, ilgili mushafa dair şu tespiti yapmaktadır: 
“Birinci asrın ikinci yarısında veya ikinci asrın ilk yarısında ya­
zıldığına dair ileri sürülen tahminlere katılmak mümkün görün­
mektedir.”27

26.  (Son 
erişim: 17.05.2022).
https://www.islamic-awareness.org/quran/text/mss/topkapi.htrnl

27. Altıkulaç, Mesâhif~i Kadime^ s.2Y7.

https://www.islamic-awareness.org/quran/text/mss/topkapi.html


2. Ticm Mushafi
(İstanbul Türk ve İslam Eserleri Müzesi)

Resim 228 - Resim 329

Türk ve İslam Eserleri Müzesi, Inv. No. 457.

Bu mushafın neşri, Tayyar Altıkulaç tarafından yapılmıştır. 
Mushaf, 1914’te Ayasofya Kütüphanesi’nden gelmiştir. Ayasofya’ya 
nasıl geçtiği bilinmiyor. Elimizdeki mushaftan 3 varak eksiktir. Bu 
da Kur’an’ın %96,4 unü içerdiği anlamına gelir. Elimizdeki musha- 
fın 582 sayfasına denk gelmektedir.

Mushaf, 32x23 cm ebadında olup sayfada yazılı alan 22x16 
cm’dir. Deri üzerine, kûfî hatla yazılmıştır. Toplam 439 varaktan 
oluşan bu yazmanın her sayfasında 15 satır mevcuttur.

Mushafın sonunda, “Otuz yılında onu Osman b. Affan yazdı.” 
ibaresi mevcuttur.

Tayyar Altıkulaç buna katılmamakta, mushafi I. asrın ikin­
ci yarısı ve 2. asrın ilk yarısı şeklinde tarihlendirmektedir.30 Ayrı­
ca bu mushafla ilgili şöyle demektedir: “Hayretimizi mucip olacak 
ölçüde dikkatli bir kâtip tarafından yazıldığı anlaşılan mushafta, 
yazım hatası yoktur.”31

28. Bu resim, mushafın orijinaline değil, neşredilmiş kopyasına aittir.
29.  (Son 

erişim: 17.05.2022).
https://www.islamic-awareness.org/quran/text/mss/tiem457.html

30. Altıkulaç, Mesâhif-i Kadîme, s. 236.
31. Altıkulaç, Mesâhif-i Kadime, s. 226.

https://www.islamic-awareness.org/quran/text/mss/tiem457.html


3. Codex Tie m Şe 321
(The “Umayyad Codex of Dar>ı ascus")

Bulunduğu ver: Türk ve İslam Eser­
leri Müzesi (İstanbul, Şam Evrakı, 
321).

Bu mushaf, 24 x 19,5 cm ebadın­
da 78 varaktır. Hicri I. asır olarak ta­
rihle ndirilm i ş tir.’2

4. Codex Arabe 6140a

Bu mushaf, İstanbul’da, Turk ve 
İslam Eserleri Müzesi’nde bulun­
maktadır. 37x28 cm ebadında 10 va­
raktır. Her sayfada 22-25 satır bulun- 
maktadır. Hicri I. asır olarak tarihlen-

Not: Bu mushaflar dışında, Türk 
ve İslam Eserleri Müzesi’nde ve Top- 
kapı Sarayı’nda, erken döneme ait ol­
duğu düşünülen, ancak henüz neşre­
dilmemiş ve karbon testleri yapılma­
mış mushaflar da bulunmaktadır.

Resirr. 4

Resim y

32. httpsy/  (Son eri­
şim: 17.05.2022).

www.islamic-awareness.org/quran/text/mss/yemln.html

33. https'-//  (Son eri­
şim: 17.05.2022).

www.islamic-awareness.org/quran/text/mss/yemln.html

34. Noseda, “Note Esteme in Margin Al 1“ Volume dei ‘Materiali per Un’e- 
dizione Critica Del Corano”, Rendiconti: Classe di Lettere e Scienze Mora­
li e Stariche, 2000, Vol. 134, Fasc. 1, pp. 3-38. 

 (Son erişim: 17.05.2022).
https://www.islamic-aware- 

ness.org/quran/text/mss/arabe6140a.html
35. https-y/  (Son 

erişim: 17.05.2022).
www.islamic-awareness.org/quran/text/mss/arabe6140a.html

http://www.islamic-awareness.org/quran/text/mss/yemln.html
http://www.islamic-awareness.org/quran/text/mss/yemln.html
https://www.islamic-aware-ness.org/quran/text/mss/arabe6140a.html
http://www.islamic-awareness.org/quran/text/mss/arabe6140a.html


Mısır

5. Kahire Mushafi

Resim 6.

Mushafın bulunduğu yer: Hüseyin Camii, Kahire.

57 x 68 cm ebadında, sayfa kalınlığı 40 cm, toplam ağırlık 80 kg. 
Her sayfada 12 satır bulunmaktadır. Kûfî hat ile yazılmış olup 1087 
varaktır. Sadece 4 varağı eksiktir. Bu hâliyle, elimizdeki mushafla- 
rın yaklaşık 602 sayfasını içermektedir.

“Mushaf hattı I. asra uygun olarak değerlendirildiğinde, yazıda 
hareke ve süslemelerin bulunmadığına, sureler arası fasılaların de­
ğişik renkteki bitki resimlerinden meydana geldiğine dair bilgile­
re de yer verilmiştir.”36

Tayyar Altıkulaç’ın ifadesiyle, “mushafın I. asrın 2. yarısına ait 
olduğunu söylemek mümkündür.”3.

36. Altıkulaç, Mesâhif-i Kadime, s. 244.
37. Altıkulaç, Mesâhif-i Kadime, s. 256.



6. MS. 139 (Cairo); MS. Arabe

Resim 7 38

Bulunduğu yer: Dârü’l-Kütübi’l-Mısriyye [Ms. 139 (Cairo); Ms. 
Arabe. 324a, 324b, 324c, 324d (Paris); Ms. Orient. A. 462 (Gotha)].

Bu mushaf, 53 x 63 cm ebadında 306 varaktan oluşmaktadır.
Sayfalar 12 satır içermektedir.

Karbon test sonucu, %95,2 ihtimalle 609-694 arasını göster­
mektedir.39

Bu aralık, İslam tarihinde, Hz. Muhammed (s.a.v.) çağından 
Emeviler döneminin 33. yılına kadarki aradığı ifade etmektedir.

38. Son eri­https://www.islamic-awareness.org/quran/text/mss/dakl39.html (
şim: 17.05.2022).

39. Son eri­
şim: 17.05.2022).
https://www.islamic-awareness.org/quran/text/mss/dakl39.html (

https://www.islamic-awareness.org/quran/text/mss/dakl39.html
https://www.islamic-awareness.org/quran/text/mss/dakl39.html


7, Meji Mushafi (Kahire İslam Sanatları Müzesi 21145)

Resim <Ç40

Bulunduğu yer: Methafii’l-Fenni’l-İslâmî, Kahire.
270 varaktan oluşan bu mushaf, 40 x 38 cm ebadında olup her 

sayfasında 17 satır bulunmaktadır.
Kur’an’ın %85’ini içermektedir. Bu sayı, elimizdeki mushafın 

513 sayfasına denk gelmektedir.

Yapılan araştırmalara göre, hicri I. asra ait olduğu anlaşılmak­
tadır.41

8. El-Meşhedü l-Hüseyin Nüshası (Kahire)

14 x 19 cm ebadında, sayfa kalınlığı 17 cm olan mushaf-ı şe­
rif, 508 varaktan oluşmaktadır. Her sayfasında 14 satır mevcuttur.

Tayyar Altıkulaç ilgili mushafi, Mısır Cumhuriyeti Evkâf Ba­
kanlığı tarafından hazırlanan CD üzerinden tetkik ettiğini ifade et­
mektedir.

Altıkulaç, “Hz. Ali’ye nispet edilen bu mushaf, bizim değerlen­
dirmemize göre, günümüze ulaşan en eski mushaflardan birisidir.”42

40. Altıkulaç, Mesâhif-i Kadime, s. 313.
41. Altıkulaç, Mesâhif-i Kadime, s. 324.
42. Altıkulaç, Mesâhif-i Kadime, s. 294.



48 • peygamberliğin İspati

9. Codex Ms. Qâf 47

Resim 9AZ

Bulunduğu yer: Dârü’l-Kütübi’l-Mısriyye, Kahire.

Bu mushaf, 36 varak olup Kur’an’ın %16’sını içermektedir. Bu 
da elimizdeki mushafın 96 sayfasına denk gelmektedir.

Karbon testi sonucu, %95,4 ihtimalle 606-652 tarihleri arası­
nı göstermektedir.44

Karbon testi sonucu, Hz. Muhammed (s.a.v.) çağından Hz. Os­
man döneminin 8. yılına kadarki dönem aralığına işaret etmektedir.

43.  (Son eri­
şim: 17.05.2022).
https://www.islamic-awareness.org/quran/text/mss/orfol4313

44. “Alteste bekannte Koran-Handschriften entdeckt”, Der Tagesspiegel, ht- 
tps://  (Son erişim; 
17.05.2022).

www.islamic-awareness.org/quran/text/mss/orfol4313

https://www.islamic-awareness.org/quran/text/mss/orfol4313
http://www.islamic-awareness.org/quran/text/mss/orfol4313


10. Codex Mia 24145

Resim 10AS

Bulunduğu yer: Methafü’1-Fenni’l-İslâmî, Kahire.

Bu mushaf, 38 x 40 cm ebadında, 281 varaktan ibarettir. Her 
sayfasında 17-18 satır bulunmaktadır. Kur’an’ın %87’sini içermek­
tedir. Bu sayı, elimizdeki mushafın 525 sayfasına tekabül etmek- 

, tedir.
İlgili mushafın neşrini Tayyar Altıkulaç yapmıştır. Hicri I. yüz­

yılın ikinci yarısı ya da II. yüzyılın ilk yarısı olarak tarihlendiril- 
miştir.

45.  (Sonhttps://www.islamic-awareness.org/quran/text/mss/codexmia24145

https://www.islamic-awareness.org/quran/text/mss/codexmia24145


San'a

11. San'a XI us hafi

Resim İl*3

Bulunduğu yer: Câmiu’l-Kebîr, Sana.
Bu yazma, Sana’da Câmiu'l-Kebîr isimli büyük bir caminin ki­

ler ve mahzeninden çıkarılan tomarlar içerisinde bulunmuştur. 1965 
yılında yağan şiddetli yağmur sonrası çatısı çöken caminin mahze­
ninde deri varaklar bulunmuştur, içeriye pek çok su girmiş ve kuş­
lar mahzene yuva yapmıştır. 1972’de aynı caminin bazı taşları ye­
rinden oynayınca, restorasyon esnasında tavan kısmında yirmi çu­
valı dolduracak kadar tomar bulunmuştur.

Maalesef çıkarılan bu malzeme 1989’a kadar peyderpey Avru­
pa’ya kaçırılmış ve müzayedelerde satılmıştır.47

275 varak üzerine yazılmış olan bu yazma, Kur’an’ın %86’sını 
içermektedir.48 Bu da günümüzdeki mushafın 520 sayfasına denk gel­
mektedir. I. yüzyıl sonu, II. yüzyıl başı olarak tarihlendirilmektedir.4'

46. l (Son eri­
şim: 17.05.2022).
https://www.islamic-awareness.org/quran/text/mss/alisanaa.htm

47. .Altıkulaç, Mesâhif-i Kadime, s. 155.
48. Altıkulaç, Mesâhif-i Kadime, s. 283.  

quran/text/mss/ (Son erişim: 17.05.2022).
 https://www.islamic-awareness.org

49.  (Son eri­https://www.islamic-awareness.org/quran/text/mss/alisanaa.html
şim: 17.05.2022).

https://www.islamic-awareness.org/quran/text/mss/alisanaa.html
https://wvvw.islamic-awareness.ort
https://www.islamic-awareness.org/quran/text/mss/alisanaa.html


K A YN A K I. A RIMI Zl N (ÎÜ V EN İ1.1RI .İĞ İ • 51

12. Codex Sdfi'a 1

Resim 1250

Bulunduğu yer: Dâru’l-Mahtûtât, San a - Yemen.

Bu yazma, 81 varak olup Kur’an’ın %41’ini içermektedir.51 Eli­
mizdeki mushaflarda, 247 sayfaya denk gelmektedir.

Arizona Üniversitesi’nde yapılan karbon testinde, %68 ihtimal­
le 614-656 tarihleri arasına, %95 ihtimalle 578-669 tarihleri arası­
na ait olduğu ifade edilmiştir.52

Bu da Hz. Muhammed (s.a.v.) çağından Hz. Osman dönemi­
nin sonuna kadarki zaman dilimine işaret etmektedir.

50.  (Son eri­
şim: 17.05.2022).
https://www.islamic-awareness.org/quran/text/mss/soth.html

51.  (Son eri­
şim: 17.05.2022).
https://www.islamic-awareness.org/quran/text/mss/soth.html

52. Sadeghi & Bergmann, “The Codex of a Companion of the Prophet and 
the Qur’an of the Prophet”, Arabica, 2010, c. 57, S. 4, ss. 348-354.
https://www.islamic-awareness.org/quran/text/mss/soth.html (Son eri­
şim: 17.05.2022).

https://www.islamic-awareness.org/quran/text/mss/soth.html
https://www.islamic-awareness.org/quran/text/mss/soth.html
https://www.islamic-awareness.org/quran/text/mss/soth.html


13. Codex Dam 01-25.] 
(Siin'a Yemen)

Resim 1353

Bulunduğu yer: Dâru’l-Mahtûtât, Sana - Yemen.
Bu yazma, 33,5 x 20 cm ebadında olup 29 varaktan ibarettir. 

Karbon testi %95 ihtimalle 543-643 aralığını göstermektedir.54

Karbon testi sonucu, Hz. Muhammed’in (s.a.v.) çağından Hz. 
Ömer döneminin son yılına kadarki zaman dilimini işaret etmek­
tedir.

53. (Son eri­
şim: 17.05.2022).

https://www.islamic-awareness.org/quran/text/mss/yemla.html 

54. (Son eri­
şim: 17.05.2022).

https://www.islamic-awareness.org/quran/text/mss/radio.html 

https://www.islamic-awareness.org/quran/text/mss/yemla.html
https://www.islamic-awareness.org/quran/text/mss/radio.html


14. Codex Dam 01-29.1 (San'a Yemen)

Resim 14ss

Bulunduğu yer: Dâru’l-Mahtûtât, Sana - Yemen.

Bu yazma, 42 x 29 cm ebadında olup 35 varaktan ibarettir. 
Kuranın %22’sini içermektedir.56 Elimizdeki mushafların 132 say­
fasına denk gelmektedir.

Bu yazmanın karbon testi de %95,4 ihtimalle 633-665 aralığı­
nı göstermektedir.57

Karbon testi sonucu, Hz. Muhammed’in (s.a.v.) vefatından bir 
yıl sonrası ile Muaviye döneminin ilk dört yılı arasındaki zaman di­
limini işaret etmektedir.

55.  (Son eri­
şim: 17.05.2022).
https://www.islamic-awareness.org/quran/text/mss/yemlb.html

56.  (Son eri­
şim: 17.05.2022).
https://www.islamic-awareness.org/quran/text/mss/yemlb.html

57.  (Son eri­
şim: 17.05.2022).
https://www.islamic-awareness.org/quran/text/mss/radio.html

https://www.islamic-awareness.org/quran/text/mss/yemlb.html
https://www.islamic-awareness.org/quran/text/mss/yemlb.html
https://www.islamic-awareness.org/quran/text/mss/radio.html


15. Codex Dam 01-27.1

Bu yazma 38 varaktan ibarettir. Karbon testi, %95,4 ihtimalle 
606-649 aralığını göstermektedir.58

Karbon testi sonucu, Hz. Muhammed’in (s.a.v.) döneminder 
Hz. Osman döneminin beşinci yılına kadarki zaman dilimini işa. 
ret etmektedir.

16. Codex Sana Dam 20-33.1 (Great Umayyad 
Qur ân-The Al-Walid Manuscript from Sana)

Resim 15s-

Bulunduğu yer: Dâru’l-Mahtûtât, Sana - Yemen.
Bu yazma, 51 x 47 cm ebadında olup 520 varaktan ibarettir. An 

cak bu varaklardan sadece 25 tanesi anlaşılabilir durumdadır.
Karbon testi 657-690 aralığını göstermektedir. Paleografi çalış­

malarında Hans-Christian Graf von Bothmer, I. yüzyılın son çey­
reğine ait olduğunu ifade etmiştir.60

58. - 
nuscripts/117/page/3 v.
https://corpuscoranicum.de/en/verse-navigator/sura/9/verse/128/ma

59.  (Soneri­https://www.islamic-awareness.org/quran/text/mss/yemlf.html
şim: 17.05.2022).

60. von Bothmer, K-H. Ohlig & G-R. Puin, “Neue Wege Der Koranforse 
hung”, Magazin Forschung (Universitât des Saarlandes), 1999, No. 1, s. 45;

https://corpuscoranicum.de/en/verse-navigator/sura/9/verse/128/ma-nuscripts/117/page/3
https://www.islamic-awareness.org/quran/text/mss/yemlf.html


Karbon testi sonucu, Hz. Ali’nin hilafetinin I. yılından Eme­
viler döneminin ilk 30 yılına kadarki zaman dilimini göstermek­
tedir.

17. Codex San'a Dam 01-28.1

Resim 166}

Bulunduğu yer: Dâru’l-Mahtûtât, Sana - Yemen.

Bu yazma, 40 x 29 cm ebadında olup 60 varaktan ibarettir. Her 
sayfasında 26-28 satır bulunmaktadır. Yazmanın, hicri I-II. asra ait 
olduğu düşünülmektedir.62

Also see H-C. G. von Bothmer’s write-up and images in M. B. Piotrovsky 
&Vrieze (Eds.), Art of Islam: Heavenly Art and Earthly Beauty, s. 101. (ht- 
tps://www.islamic-awareness.org/quran/text/mss/yemlf.html)

61. (Son eri­
şim: 17.05.2022).

https://www.islamic-awareness.org/quran/text/mss/yemli.html 

62. (Son eri­
şim: 17.05.2022).

https://www.islamic-awareness.org/quran/text/mss/yemli.html  

http://www.islamic-awareness.org/quran/text/mss/yemlf.html
https://www.islamic-awareness.org/quran/text/mss/yemli.html
https://www.islamic-awareness.org/quran/text/mss/yemli.html


• rFYG \MBERI iC.lN İSV\U

fS. Codex Sana Dam 01 IS. 3

Resim 17b3

Bulunduğu yer: Dâru’l-Mahtûtât, Sana - Yemen.

Bu yazma, 9 x 19 cm ebadında olup 16 varaktan ibarettir. Her 
sayfasında 12 satır bulunmaktadır. Hicri I. ya da II. asra ait olduğu 
düşünülmektedir.64

19. Codex San'a Dam 01-30.1

Bulunduğu yer: Dâru’l-Mahtûtât, 
San'a - Yemen.

Bu yazma, 50 x 36 cm ebadında 
olup 10 varaktan ibarettir. Hicri I. ya 
da II. yüzyıl olarak tarihlendirilmek- 
tedir.65

Resim 18^

63.  (Son eri­https://www.islamic-awareness.org/quran/text/rnss/yemlk.html
şim: 17.05.2022).

64.  (Son eri­
şim: 17.05.2022).
https://www.islamic-awareness.org/quran/text/mss/yemlk.html

65.  (Son eri­
şim: 17.05.2022).
https://www.islamic-awarcness.org/quran/text/mss/yemlj.html

66.  (Son eri­https://www.islamic-awareness.org/quran/text/mss/yemlj.html
şim: 17.05.2022).

https://www.islamic-awareness.org/quran/text/rnss/yemlk.html
https://www.islamic-awareness.org/quran/text/mss/yemlk.html
https://www.islamic-awarcness.org/quran/text/mss/yemlj.html
https://www.islamic-awareness.org/quran/text/mss/yemlj.html


20. Birmingham Nüshası (Codex Arabe 328c - 
Mingana Islamic Arabic 1572a)

Resim 19

Bulunduğu yer: Birmingham Üniversitesi.

Bu yazma, 33,3 x 24,5 cm ebadında olup 18 varaktan ibarettir. 
Her sayfada 23-25 satır bulunmaktadır. Kur’an’ın %8,3 ünü içer­
mektedir.67 Elimizdeki mushafın yaklaşık 60 sayfasına denk gel­
mektedir.

Elimizdeki mushafla tamamen aynı olan bu 4 tam sayfa, kar­
bon testinde 568-645 aralığına tarihlendirilmesi açısından kıymet­
lidir. Buna göre, Hz. Muhammed (s.a.v.) döneminde yazılmış olma 
ihtimali de oldukça güçlüdür.

Karbon testi sonucu, Hz. Muhammed’in (s.a.v.) çağından Hz. 
Osman döneminin I. yılına kadarki zaman dilimini göstermek­
tedir.

Hz. Osman’ın (r.a.) mushafı, hilafetinin 7.yılında derlediği dü­
şünülecek olursa karbon testi sonucu, bu derlemeden en geç 6 yıl 
öncesine aittir.

67. https://www.islamic-awareness.org/quran/text/mss/ml572

https://www.islamic-awareness.org/quran/text/mss/ml572


21. Londra Mushafi (Codex B. L. Or. 2165)

Resim 20b3

Bulunduğu yer: British Library, Londra.
1879 British Museum girişli olan bu mushaf, parşömen üzerine kufi 

hatla yazılmıştır. 31,5 x 21,5 cm ebadında olup 128 varaktan ibarettir.
Kur’an'ın %59’unu içermektedir.69 Elimizdeki mushafların 356 

sayfasına denk gelmektedir.
Bu mushafın karbon testi sonucunu, muhtelif yerlere bakmama 

rağmen maalesef bulamadım. Henüz yapılmamış ya da ilan edilme­
miş olma ihtimali güçlüdür. Mushafın, 750 yılından öncesine ait ol­
duğu düşünülmektedir.70 Dutton, bu metnin hicri 30-85 arasına ta­
rihle n dirilmesinin uygun olacağım söylemiştir.71

Bu aralık, İslam tarihinde Emeviler döneminin 1. yılı ile 56. yı­
lı arasına denk gelmektedir.

Söz konusu mushaf üzerine yapılan çalışmalar, hâlihazırda de­
vam etmektedir.

68.  (Son 
erişim: 17.05.2022).
https://www.islamic-awareness.org/quran/text/mss/ms2165.html

69.  
haf-nushalari-pdf_e50fcd4afödd4a896645dc99d2820bc8186c9a60.pdi 
(Son erişim: 17.05.2022).

http://www.kuramer.org/documents/test/hz-osman-a-nispet-edilen-mus-

70.  
ri p ts/12/pagc/1 r
https://corpuscoranicum.de/en/verse-navigator/sura/7/verse/43/manusc-

71. https://www.islamic-awareness.org/quran/text/mss/ms2165.html

https://www.islamic-awareness.org/quran/text/mss/ms2165.html
http://www.kuramer.org/documents/test/hz-osman-a-nispet-edilen-mus-haf-nushalari-pdf_e50fcd4af0dd4a896645dc99d2820bc8186c9a60.pdf
%25c4%25b1//corpuscoranicum.de/en/verse-navigator/sura/7/verse/43/manusc-ri
https://www.islamic-awarcness.org/quran/text/mss/ms2165.html


Fransa

22. Paris Mushafi (Codex Parisino-Petropolitanus)

Resim 21

Bulunduğu yer: Bibliotheque Nationale, Paris.
F. Deroche’un beyanına göre bu mushaf, 33 x 24 cm ebadın­

da olup 98 varaktan ibarettir. Sayfa başına 22-26 satır içermektedir.72
Elimizdeki mushafın %46’sını içermekte73 ve 277 sayfasına denk 

gelmektedir.
Bu mushafi, Tayyar Altıkulaç neşre hazırlamıştır. Mushafın ta- 

rihlendirilmesinin I. asrın ikinci yarısına ait olduğunu ifade etmiştir.74 
Ayrıca elimizdeki mushaflarla tamamen aynı olduğunu belirtmiştir.75

Öte yandan François Deroche, bu mushafın 649-675 yıllarına 
ait olduğunu ifade etmiştir.76

Bu açıklamaya göre tarih aralığı, Hz. Osman döneminin 5. yı­
lından Emeviler döneminin ilk 14 yılına kadarki sürece tekabül et­
mektedir.

72. https://www.islamic-awareness.org/quran/text/mss/arabe328a.html
73. https://www.islamic-awareness.org/quran/text/mss/arabe328a.html
74. Altıkulaç, Mesâhif-i Kadîme, s. 304.
75. Altıkulaç, Mesâhif-i Kadîme, s. 303.
76. Deroche, La transmission ecrite du Coran dans les debuts de l'islam: Le codex 

Parisino-petropolitanus, s. 177.

https://www.islamic-awareness.org/quran/text/mss/arabe328a.html
https://www.islamic-awareness.org/quran/text/mss/arabe328a.html


23. Codex Arabc 331

Resim 22 "

Bulunduğu yer: Bibliotheque Nationale, Paris.
Bu mushaf, 41,3 x 34,8 cm ebadında olup 88 varaktan ibaret­

tir. Her sayfada 19 satır bulunmaktadır.

Kur’an metninin %28,5’lik kısmını içermektedir. Elimizdeki 
mushafin 172 sayfasına denk gelmektedir.

Karbon testi, %89,3 ihtimalle 652-694 tarih aralığına %6,1 ih­
timalle 747-763 tarih aralığına işaret etmektedir.78

77.  (Son 
erişim: 17.05.2022).

https://www.islamic-awareness.org/quran/text/mss/arabe331.html

78. Marx 8c Jocham, “Radiocarbon (14C) Dating Of Quran Manuscripts”, 
in A. Kaplony, M. Marx (Eds.), Qur an Quotations Preserved on Pafiyrui 
Documents, 7th-10th Centuries, 2019, Documenta Coranica: Volume 2, Brill: 
Leiden, ss. 188-221, özellikle Tablo 6.2, s. 216. Ayrıca bkz. M. J. Marx & 
T. J. Jocham, “Zu Den Datierungen Von Koranhandschriften Durch Die 
14C-Methode”, Frankfurter Veitschrift Für Islamisch-Theologische Studien, 
2015, Vol 2, s. 24. Ayrıca bkz. “Oudste Leidse Koranfragmenten ruim een 
eeuw ouder dan gedacht”. İngilizce çevirisi için bkz. “Oldest Quran Frag­
ments in Leiden”, Leiden University. Bu linklere 29 Aralık 2014’de eri-

https://www.islamic-awareness.org/quran/text/mss/arabe331.html


Karbon testi sonucunun yüksek ihtimali, İslam tarihinde Hz. 
Osman döneminin 8. yılı ile Emeviler döneminin 33. yılı arasına 
denk gelmektedir.

24. Codex Marcel 5

Resim 2373

Bulunduğu yer: Bibliotheque Nationale, Paris.

Bu mushaf, 50,5 x 33 cm ebadında olup 35 varaktan ibarettir. 
Her sayfada 20 satır bulunmaktadır.

Karbon testi sonucu, %89,3 ihtimalle 652-694 yılları arasına 
%6,1 ihtimalle 747-763 yılları arasına işaret etmektedir.80

şildi, https://www.islamic-awareness.org/quran/text/mss/arabe331.html 
(Son erişim: 17.05.2022).

79.  (Son 
erişim: 17.05.2022).
https://www.islamic-awareness.org/quran/text/mss/arabe335.html

80.  (Son 
erişim: 17.05.2022).
https://www.islamic-awareness.org/quran/text/mss/arabe335.html

https://www.islamic-awareness.org/quran/text/mss/arabe331
https://www.islamic-awareness.org/quran/text/mss/arabe335.html
https://www.islamic-awareness.org/quran/text/mss/arabe335.html


Karbon resti sonucunun yüksek ihtimali, İslam tarihinde Hz. 
Osman döneminin 8. yılı ile Emeviler döneminin 33. yılı arasına 
denk gelmektedir.

25. Codex Arabe 330g

Resim

Bulunduğu yer: Bibliotheque Nationale, Paris.

Bu mushaf, 35,5 x 28,5 cm ebadında olup 43 varaktan ibaret­
tir. Kur’an metninin %21’ini içermekte ve elimizdeki mushafın 126 
sayfasına tekabül etmektedir. Ayrıca hicri I. yüzyıl olarak tarihten­
di rilmektedir.82

81.  (Son 
erişim: 17.05.2022).

https://www.islainic-awareness.org/quran/text/mss/arabe330ghtml

82. https-yZ  (Son 
erişim: 17.05.2022).

www.islamic-awareness.org/quran/text/mss/arabc330g.html

https://www.islainic-awareness.org/quran/text/mss/arabe330ghtml
http://www.islamic-awareness.org/quran/text/mss/arabc330g.html


İrlanda

26. Dublin Mushafı (Codex Is. 1615 I)

Resim 2583

Bulunduğu yer: Chester Beatty Library, Dublin - İrlanda.

Bu mushaf, 35,5 x 27,5 cm ebadında olup 47 varaktan ibaret­
tir. Her sayfa, 17-26 satırdan oluşmaktadır.

Karbon testi, %95,4 ihtimalle 591-643 tarih aralığını göster­
mektedir.84

Karbon testi sonucu, Hz. Muhammed (s.a.v.) dönemi ile Hz. 
Ömer'in hilafetinin 9. yılı arasındaki zaman dilimine işaret etmek­
tedir.

83.  (Son eri­
şim: 17.05.2022).
https://www.islamic-awareness.org/quran/text/mss/soth3.html

84. Jocham, Variants & Readings in CBL 1615 I - A Multi Layered Manusc­
ript from the 7th Century, Histoire du Coran Texte et Transmission, Le Col­
lege de France, time slice 19:30 - 27:10. . 
org/quran/text/mss/soth3.html (Son erişim: 17.05.2022).

https://www.islamic-awareness

https://www.islamic-awareness.org/quran/text/mss/soth3.html
https://www.islamic-awareness


/llmanya

27. Tubingen Mushafi (Codex M a VI 165)

Bulunduğu yer: Univcr- 
sitatsbibliothek Tubingen, Al­
manya.

19,5 x 15,3 cm ebadında 
olan bu mushafın bir sayfasında, 
18-21 arası satır bulunmaktadır.

Bu nüsha, 77 varak olup 
Kuranın yaklaşık %26,2’sini 
içermektedir.85 Elimizdeki mus­
hafi n tam olarak 154 sayfasına 
tekabül etmektedir.

Tayyar Altıkulaç, “Anlaşı­
lan o ki Tübingen mushafi, en 
az dört kişinin aynı zamanda 
Kur an okuyabilmesi için dört
parçaya bölünmüş, bir parçası aynı zamanda oryantalist olan bir 
diplomatın girişimiyle Tübingen Üniversitesi Kütüphanesi rafların­
da yerini almıştır."8" der.

Resim 26st>

Bu yorumun haklı olduğunu düşündüren bulgu, %25’lik kısım
içerisinde yaprak eksiğinin bulunmamasıdır.

IVüsharun karbon testi, %95,4 ihtimalle 649-675 tarihleri ara­
sına işaret etmektedir.85

Karbon testi sonucu, Hz. Osman döneminin 5. yılından Hz. 
Aluaviye döneminin ilk 14 yılına kadarki zaman dilimini göster­
mektedir.

85. l (Son 
erişim: 1 7.05.2022).

https://www.islamic-awareness.org/quran/text/mss/tubingen.htm

86. l (Son 
erişim: 1 7.05.2022).

https://www.islamic-awareness.org/quran/text/mss/tubingen.htm

87. Altıkulaç, MesahiJ-i Kadime, s. 329.
88. Altıkulaç, Mesâbif-i Kadime, s. 326, 334.

https://www.islamic-awarencss.org/quran/text/mss/tubingen.html
https://www.islamic-awarencss.org/quran/text/mss/tubingen.html


28. Kodex Wetzstein II 1913 _ Berlin

Resim 27™

Bulunduğu yer: Staatsbibliothek, Berlin - Almanya.

Bu mushaf, 34 x 27 cm ebadında olup 210 varaktan ibarettir.

Kur an ın %85’ini içermekte ve elimizdeki mushafın 513 sayfa­
sına denk gelmektedir.

Karbon testi sonucuna göre, %72,8 ihtimalle 662-714 tarihleri 
arasına, %22,6 ihtimalle 745-765 tarihleri arasına aittir.90

Karbon testi, yüksek ihtimalle Emeviler döneminin 1. yılından 
53. yılına kadarki tarih aralığına işaret etmektedir.

89.  (Son 
erişim: 17.05.2022).
https://www.islamic-awareness.org/qurarL/text/mss/wetzsteinl.html

90.  (Son eri­
şim: 17.05.2022).
https://www.islamic-awareness.org/quran/text/mss/radio.html

https://www.islamic-awareness.org/qurarL/text/mss/wetzsteinl.html
https://www.islamic-awareness.org/quran/text/mss/radio.html


29. Kodex Wetzstein II1919 Berlin

Resim 289i

Bu mushaf 18 varaktan ibarettir. Karbon testi sonucu, %59 ih­
timalle 670-725 tarihleri arasına, %36,4 ihtimalle 738-769 tarihle­
ri arasına aittir.’2

Karbon testi, yüksek ihtimalle Emeviler döneminin 9. yılından
64. yılma kadarki tarih aralığına işaret etmektedir.

91. https : l (Son eri­//www. i s lam i c-awareness.org/quran/text/mss/radio.htm
şim: 17.05.2022).

92. l (Son eri­
şim: 17.05.2022).

https://ww5v.islamic-awareness.org/quran/text/mss/radio.htm

http://www.islamic-awareness.org/quran/text/mss/radio.html
https://www.islarnic-awareness.org/quran/text/inss/radio.htrnl


Hollanda

30. Leiden Or. 14.545a - The Netherlands

Resim 2933

Bu mushaf, 50,5 x 33 cm ebadında olup her sayfada 20 satır bu­
lunan 35 varaktan oluşmaktadır.

Karbon testi sonucuna göre, %89,3 ihtimalle 652-694 tarihleri 
aralığına; %6,1 ihtimalle 747-763 tarihleri aralığına aittir.94

Karbon testi sonucu, yüksek ihtimalle Hz. Osman döneminin 
4. yılından Emeviler döneminin 33. yılına kadarki zaman dilimini 
işaret etmektedir.

93.  (Son eri­
şim: 17.05.2022).
https://www.islamic-awareness.org/quran/text/mss/radio.html

94.  (Son 
erişim: 17.05.2022).
https://www.islamic-awareness.org/quran/text/mss/arabc335.htm

https://www.islamic-awareness.org/quran/text/mss/radio.html
https://www.islamic-awareness.org/quran/text/mss/arabc335.htm


31. Leiden Or. 14.545b & Leiden Or. 14.54Sbc - 
The Netherlands

Resim 30 75

Bu mushaf, parşömen üzerine yazılı olup 41,3 x 34,8 cm eba- 
dındadır. Her sayfada 19 satır bulunmaktadır.

Buna göre, %89,3 ihtimalle 652-694 tarih aralığına, %6,1 ihti­
malle 747-763 tarih aralığına aittir.96

Karbon testi, yüksek ihtimalle Hz. Osman döneminin 8. yılın­
dan Emeviler döneminin 34. yılına kadarki tarih aralığını işaret et­
mektedir.

95. hnps-.//www.isIaııuc-awareness.org/quran/tcxt/mss/radio.htnrıl (Son eri- 
»im: 17.05.2022).

6. hnps://www.is!amic-awareness.org/quran/text/mss/radjo.html (Son eri- 
17.052022).



32. Ms. Leiden Oy. 8264

Resim 3197

Bu, Mısır’dan gelme papirüstür. 13,3 x 10,7 cm ebadında, tek 
varaktan ibarettir.

Karbon testi sonucu, %78,9 ihtimalle 653-715 tarih aralığını, 
%16,5 ihtimalle 743-766 tarih aralığını göstermektedir.98

Karbon testi, yüksek ihtimalle Hz. Osman döneminin 9. yılı ile 
Emeviler döneminin 54. yılı arasındaki zaman dilimine ait olduğu­
nu göstermektedir.

97.  (Son eri­
şim: 17.05.2022).
https://www.islamic-awareness.org/quran/text/mss/radio.html

98.  (Son 
erişim: 17.05.2022).
https://www.islamic-awarcness.org/quran/text/mss/leidenor8264

https://www.islamic-awareness.org/quran/text/mss/radio.html
https://www.islamic-awarcness.org/quran/text/mss/leidenor8264


«■ İ » > \MIU KI IC.IX' lsr\| I

<'« ./« v I etden Or. ntf/7 at f^iden, The Netherlands

Resim 31100

Bu mushaf, toplam 39 
varaktır. Karbon testi sonucu, 
%95 ihtimalle 680-777 tarih 
aralığına ait olduğunu göster­
mektedir."

Karbon testi sonucu, Eme­
viler döneminin 19. yılı ile Ab­
basiler döneminin 27. yılı ara­
sındaki zaman dilimine ait ol­
duğunu göstermektedir.

Özbekistan

3-4. Taşkent Mushafi

Uzun dönem bu yazmanın, Hz. Osman mushafi olduğu düşü­
nülmüştür. 1869’da Petersburg’a naklinden önce mushafın varakla­
rının, ziyaretçiler tarafindan koparıldığı aktarılmıştır. 1917’de Le- 
nin’den, Alüslümanlara iadesi istenmiş, o da kabul etmiştir. Bugün 
Taşkent Eski Eserler Müzesi’nde ziyarete açıktır. 1992’de 15 vara­
ğının çalınarak Ingiltere’de, müzayedede satıldığı ve Kuveytli bi­
ri tarafından yedi varağının yine müzayedede, 3 milyon dolara sa­
tın alındığı aktarılmıştır.

Bu mushaf, 53 x 68 cm ebadında olup 378 varaktan ibarettir. 
Kur’an’ın yaklaşık 1/3’ünü içermektedir. Bu da elimizdeki musha- 
fin, yaklaşık 200 sayfasına denk gelmektedir.

Oxford’da yapılan karbon testi, 640-765 tarih aralığına ait ol­
duğunu göstermektedir.101

99. hrt tml (Sonerps://www.islamic-awareness.org/quran/text/mss/radio.h
şim: 17.05.2022).

1OO. l (Son e' 
şim: 17.05.2022).

https://www.islamic-awareness.org/quran/text/mss/radio.htm

101. ml (Soner 
şim: 17.05.2022).

https://www.islamic-awareness.org/quran/text/mss/radio.ht

http://www.islamic-awareness.org/quran/text/mss/radio.html
https://www.islamic-awareness.org/quran/text/mss/radio.html
https://www.islamic%7Eawarencss.org/quran/text/mss/radio.html


Resim 32

Karbon testi sonucu, Hz. Omer döneminin 6. yılından Abba­
si hilafetinin ilk 15 yılına kadarki geniş bir zaman dilimine işaret 
etmektedir.

Tayyar Altıkulaç, bu mushafın iç incelemesi hakkında şunları 
kaydetmektedir: “Hz. Osman’ın mushafları arasında gerek kelimele­
rin yapısı gerekse harf ya da kelime fazlalığı veya noksanlığı açısın­
dan yaptığımız incelemeye göre, Taşkent mushafının, Hz. Osman’ın 
Küfe’ye gönderdiği nüshaya yakın olduğu, hatta ondan ya da onu 
esas alan bir nüshadan istinsah edildiği söylenebilir.”102

102. Altıkulaç, Mesâhif-i Kadime, s. 192.



j . 1'1 Vı m l«.lx isr\i ।

A' H ’ V«»

Codex A Lin e/ 19

Bulunduğu yer: National Library 
of Russia, St. Petersburg - Rusya.

Bu mushaf, 29,1 x 21 cm eba­
dında olup 15 varaktan ibarettir. Her 
sayfada 20 satır bulunmaktadır. Hic­
ri 1. asra aittir.10'

Resim 331 “

36. Codex Marcel 13 (The “Umayyad Codex of Fust a t")

Bulunduğu yer: National Library 
of Russia, St. Petersburg.

Bu mushaf, 37 x 31 cm ebadında 
olup 73 varaktan ibarettir. Her sayfa­
da 25 satır bulunmaktadır.

Kur’an’ın %30’unu içermektedir. 
Bu da elimizdeki mushafın 181 say­
fasına denk gelmektedir. Hicri I. yüz­
yıla ait olduğu tespit edilmiştir.105

Resim 34™

103. l (Sor. 
erişim: 17.05.2022).
https://mvw.islamic-awareness.org/quran/text/mss/arabe328f.htm

104. l (Sor 
erişim: 17.05.2022).
https://www.islamic-awareness.org/quran/text/mss/arabe328f.htm

105. l (Sothttps://www.islamic-awareness.org/quran/text/mss/fustatl.htm
erişim: 17.05.2022).

106.  .html (So-https://www.islamic-awareness.org/quran/text/mss/fustat 1
erişim: 17.05.2022).

aittir.HU
https://www.islamic-awareness.org/quran/text/mss/arabe328f.html
https://www.islamic-awareness.org/quran/text/mss/arabe328f.html
https://www.islamic-awareness.org/quran/text/mss/fustatl.html
https://www.islamic-awareness.org/quran/text/mss/fustatl


J7. Codex Marcel 17

Bulunduğu yer: National Library 
of Russia, St. Petersburg.

Bu mushaf, 33,5 x 25 cm ebadın­
da olup 28 varaktan ibarettir. Her say­
fada 21-33 satır bulunmaktadır.

Kur’an’ın %14,7’sini içermektedir. 
Bu da elimizdeki mushafın yaklaşık 
88 sayfasına denk gelmektedir. Hic­
ri I. asra ait olduğu tespit edilmiştir.107

Resim 35^

38. Codex Marcel 18/2

Bulunduğu yer: National Library 
of Russia, St. Petersburg.

Bu mushaf, 32,5 x 25 cm boyu­
tunda olup 23 varaktan ibarettir. Her 
sayfada 23-26 satır bulunmaktadır.

Kur’an’ın %9,5’ini içermektedir. 
Bu da elimizdeki mushafın 57 sayfa­
sına tekabül etmektedir. Hicri I. yüz­
yıla ait olduğu tespit edilmiştir.109

Resim 36nQ

107.  (Son erişim: 
17.05.2022).
https://www.islamic-awareness.org/quran/tcxt/mss/ml572b

108.  (Son erişim: 
17.05.2022).
https://www.islamic-awareness.org/quran/text/mss/ml572b

109.  
(Son erişim: 17.05.2022).
https://www.islamic-awareness.org/quran/text/mss/arabe328d.html

110.  
(Son erişim: 17.05.2022).
https://www.islamic-awareness.org/quran/text/mss/arabe328d.html

https://www.islamic-awareness.org/quran/tcxt/mss/ml572b
https://www.islamic-awareness.org/quran/text/mss/ml572b
https://www.islamic-awareness.org/quran/text/mss/arabe328d.html
https://www.islamic-awareness.org/quran/text/mss/arabe328d.html


Tunus

39. Ms. R. 38

Bulunduğu yer: Musee National 
d’Art Islamique,Tunus.

Bu mushaf, her sayfasında 20 sa­
tır olan 210 varaktan ibarettir. Maalesef 
bir kısmı, müzayedelerde satılmıştır. Bu 
kasımlar Doha, Kopenhag ve ABD’de 
özel koleksiyonlarda bulunmaktadır.

Karbon testi, %95,6 ihtimalle 648- 
691 tarih aralığına işaret etmektedir.111

Karbon testi sonucu, Hz. Osman Resim 37
döneminin 4. yılı ile Emeviler dönemi­
nin 30. yılı arasındaki zaman dilimine ait olduğunu göstermektedir.

40. Ms. R. 20 - The Qur'an of Sayyida Umm Malâl

Bulunduğu yer: Musee National d’Art Islamique, Tunus.

Bu mushaf, 27,4 x 36,3 cm ebadındadır. Her sayfasında 7 sa­
tır bulunan söz konusu yazma 2400 varaktır. İki farklı laboratuvar- 
da yapılan karbon testlerinden birisi %95 ihtimalle 650-764 tarih­
leri arasını gösterirken diğeri %95 ihtimalle 671-773 tarihleri ara­
sını göstermektedir.113

Karbon testi sonucu, Hz. Osman döneminin 6. yılı ile Abbasi­
ler döneminin 14. yılı arasındaki zaman dilimine ait olduğuna işa­
ret etmektedir.

111.  (Son eri­
şim: 17.05.2022).
https://wvvxv.islamic-awareness.org/quran/text/mss/radio.html

112.  (Son eri­
şim: 17.05.2022).
https://www.islamic-awarcness.org/quran/text/mss/radio.html

113.  (Son eri­
şim: 17.05.2022).
https://www.islamic-awareness.org/quran/text/mss/radio.html

https://wvvxv.islamic-awareness.org/quran/text/mss/radio.html
https://www.islamic-awarcness.org/quran/text/mss/radio.html
https://www.islamic-awareness.org/quran/text/mss/radio.html


Tran

41. Codex Mashhad

Resim 38nA

Bulunduğu yer: Âsitân-i Kuds Kütüphanesi, Meşhed.

Bu mushaf, 46,2 x 34,5 cm ebadında olup sayfa başına 22-23 
satır içeren 251 varaktan ibarettir. Kûfî hat ile yazılmıştır.

Kur’an metninin %90’ını içermektedir.115 Bu da elimizdeki 
mushafın 544 sayfasına denk gelmektedir.

Söz konusu mushafın, hicri I. yüzyıla ait olduğuna kesin gö­
züyle bakılmakta ve Ibn Mes‘ud’un kıraatini içerdiği düşünül­
mektedir.116

114. (Son 
erişim: 17.05.2022).
https://www.islamic-awareness.org/quran/text/mss/codexmashhad  

115. (Son 
erişim: 20.05.2022).
https://www.islamic-awareness.org/quran/text/mss/codexmashhad 

116. (Son 
erişim: 20.05.2022).
https://www.islamic-awareness.org/quran/text/mss/codexmashhad  

https://www.islamic-awareness.org/quran/text/mss/codexmashhad
https://www.islamic-awareness.org/quran/text/mss/codexmashhad
https://www.islamic-awareness.org/quran/text/mss/codexmashhad


slvustarya Viyana

42. Codex Mixt. 917

■

Resim 39n7

Bulunduğu yer: Austrian National Library, Viyana (1 varak 
Topkapı müzesindedir).

Bu mushaf, 15,4 x 21,2 cm ebadında olup 105 varaktan ibarettir.
Kuranın %27’sini içermektedir. Bu da elimizdeki mushafın 163 

sayfasına denk gelmektedir.

Bu yazmanın, hicri I.-Il. yüzyıla ait olduğu tahmin edilmek­
tedir.1 IR

117.  (Son 
erişim: 20.05.2022).
https://www.islamic-awareness.org/quran/text/mss/mixt917.html

118.  (Son 
erişim: 20.05.2022).
https://www.islamic-awareness.org/quran/text/mss/mixt917.html

https://https.Wwww.islamic-awareness.org/quran/text/mss/mixt917.html
https://www.islamic-awareness.org/quran/text/mss/mixt917.html


Özel Koleksiyonlarda Bulunanlar

43. An Umayyad Fragment

Resim 40™

Bu yazma, Londra’da özel bir koleksiyonda bulunmaktadır.

25,5x27,3 cm yüksekliğinde 51,5 cm genişliğinde sayfalara ya­
zılmıştır. Her sayfada 25 satır bulunmaktadır.

iki farklı karbon testi yapılmıştır.120 Bir karbon testi sonucuna 
göre, %90,5 ihtimalle 610-720 yılları arasına aittir. Diğer test sonu­
cuna göre, %95,4 ihtimalle 609-694 tarihleri arasına aittir.

Karbon testi sonucu, Hz. Muhammed (s.a.v.) çağından Eme- 
viler döneminin ilk 33 yılına kadarki aralığa ait olduğunu göster­
mektedir.

119.  (Son 
erişim: 20.05.2022).
https://www.islamic-awareness.org/quran/text/mss/umayyad.html

120. Dutton, “An Umayyad Fragment of the Qur’an and Its Dating”, Jour­
nal of Quranic Studies, 2007, Volume 9, No. 2, ss. 57-87, özellikle bkz. 
ss. 63-64. . 
html (Son erişim: 20.05.2022).

https://www.islamic-awareness.org/quran/text/mss/umayyad

https://www.islamic-awarcness.org/quran/text/mss/umayyad.html
https://www.islamic-awareness.org/quran/text/mss/umayyad


78 . ri-vu wnn-Ri tûiN ispati

44. t'oticx /lufiomilis

Resim 41121

Bu yazma da özel koleksiyonlarda bulunmaktadır.

33 x 23 cm ebadında 5 folyodan oluşmaktadır. Her sayfada 22­
23 satır bulunmaktadır.

600'lü yılların sonu ile 700’lü yılların başı olarak tarihlendiril- 
mektedir.122

121. hrtp*J'/v\rw\v.islamic-awareness.org/quran/text/mss/auctionl.html (Son 
erişim: 20.05.2022).

122. https-7  (Son 
erişim: 20.05.2022).

/www.isIamİc-awareness.org/quran/text/mss/auctionl.html

http://www.islamic-awareness.org/quran/text/mss/auctionl.html


45. Tek Sayfalık Olan ya da Lokasyonu Tam Olarak 
Bilinmeyen Mushaflar

Bunların tamamı I. yüzyıla ait 4 parçadır. İncelenebilecekleri 
yerler dipnotta gösterilmiştir.123

I-II. yüzyıla ait olanlar 3 parçadır. İncelenebilecekleri linkler 
dipnotta verilmiştir.124

Değerlendirme

Kronolojiyi tekrar hatırlatacak olursak:
Rasûlullah (s.a.v.):

Nüzul süreci: 610-632, Hicret: 622
Hz. Ebubekir: 632-634
Hz. Ömer: 634-644
Hz. Osman: 644-656
Hz. Ali: 656-661
Emeviler dönemi sonu, Abbasiler dönemi başı: 750
Buraya kadar incelediklerimizi özetleyecek olursak karbon testi 

olan 24 mushafın sonuçları, kısaca şu tarih aralığındadır:
543-643,568-645,591-643,606-652,606-649,609-694,609- 

694,614-656,633-665,640-765,648-691,649-675,649-675,650- 
764,652-694,652-694,652-707,652-694,652-694,653-715,657- 
690,662-714,670-725,680-777.

Karbon testi olmayan kalan 20 mushafla ilgili naklettiğimiz de­
ğerlendirmeler de şöyle:

Hicri 0-100 tarihleri arasına ait olduğu ifade edilenler 10 tane.

Hicri 50-150 tarihleri arasına ait olduğu ifade edilenler 10 tane.

123. ; https:// 
 
 

ness.org/quran/text/mss/pmicairo.html (Son erişim: 20.05.2022).

https://www.islamic-awareness.org/quran/text/mss/soth2.html
www.islamic-awareness.org/ quran/ text/mss/aperg2; https://www.islami-
c-awareness.org/quran/text/mss/aperg213; https://www.islamic-aware-

124.  (Son 
erişim: 20.05.2022).
https://www.islamic-awareness.org/quran/text/mss/baytl2a.html

https://www.islamic-awareness.org/quran/text/mss/soth2.html
https://www.islami-c-awareness.org/quran/text/mss/aperg213
https://www.islamic-aware-ness.org/quran/text/mss/pmicairo.html
https://www.islamic-awareness.org/quran/text/mss/baytl2a.html


Ayrıca burada değerlendirmeye almadığımız, hicri 0-150 yı] 
lan arasına nispet edilen 7 adet tek savfalık Kur’an parçası davar

Ele aldığımız mushaflar -aktardığımız üzere- belli tarih ara­
lısına va da belli coğrafyaya yığılmış değildirler. Hakeza, içerikle 
rindeki Kur’an miktarı muhtelif olmakla beraber, belli sureler üze­
ri ne Yoğunlaşmış da değildirler. Bir mushafta olmayan kısım,di­
ğer mushafta mevcuttur. Aktardıklarımız içerisinde, Kur'an'm ta­
mamını va da büvük çoğunluğunu içeren pek çok yazma mevcut­
tur. Bu hâlivle nihai anlamda oldukça organik bir görünüm arz et­
mektedirler.

İlk 100 yıla nispet edilen çeşitli ebatlarda 44 yazma metin,7 
adet tek savfalık varak, inanılmaz bir rakamdır. Bir kısmının, hic­
ri 100-150 yıllan arasına ait olabileceği göz önüne alınsa dahi, ka­
tmaca bir hesaplamayla 2-3 yıla bir mushaf gibi bir ortalama karşı­
mıza çıkmaktadır.

Tbpkapı, Kahire, Taşkent, Tubingen, Paris, Sana, Türk-lslam 
Üniversitesi mushaflannı çalışan, neşre hazırlayan ve bu konuda 
dünya çapında meşhur bir otorite olan Tayyar Altıkulaç şöy le diyor:

“Bütün bu nüshalar üzerinde yaptığımız incelemeler göstermiş­
tir ki, bugün dünyanın neresine giderseniz gidiniz, orada okunmak­
ta olan ve modem tekniğin imkânlarıyla basılmış bulunan mushaf- 
larla İslam’ın ilk asırlanndan bize ulaşan bu mushaflar arasında -ba­
sit imla farkları ve sınırlı sayıdaki kâtip sehivleri bir yana- tam bir 
Birliktelik mevcuttur. Yaptığımız değerlendirmelere göre birbirin­
den çok uzak coğrafyalarda ve birbirini görmemiş kâtipler tarafın­
dan istinsah edilmiş bu nüshalar bize göstermektedir ki yapraklan, 
ciltleri, boyudan, fiziki varlıkları, sayfalarındaki satır sayıları ayrı da 
olsa muhtevaları aynıdır. Yani nereye gitsek aynı mushafla karşıla- 
şdrnaktadır.Tabiatıyla bu sonuç, hepimize heyecan veren bir gerçe­
ği, on dört asırdır satırlarda ve sadırlarda korunan tek mushaf ger­
çeğini somut olarak ortaya koymaktadır.”125

Yine yazma eserler konusunda önemli bir yazar olan Muham­
med Hamidullah şövle diyor:

125. Altıkulaç,Mesâbif-t Kadime, ss. 27-28.



“O dönemde yazılan Kur’an nüshaları veya bunların parçalan; sa­
vaşlar, yangınlar, su baskınları ve diğer felaketlere rağmen korunarak 
bize kadar gelmiştir. Taşkent’te olduğu gibi İstanbul’da ve Londra’da 
Halife Osman’a nispet edilen Kur’an nüshaları hâlen mevcuttur. İs­
tanbul’da Hz. Ömer’e nispet edilen bir Kur’an sayfası vardır. Paris’te­
ki Bibliotheque Nationale’de Kur’an parçaları bulunmaktadır. Bun­
ların hicri IL, III. yüzyıl tarihli oldukları söylenmektedir. Kahire’de, 
Sana’da, İran’da, Afganistan’da ve diğer ülkelerde Kur’an’ın çok es­
ki nüshaları bulunmaktadır. Bütün bunlar birbiriyle karşılaştırılmış- 
tır. Mağrip’ten Malezya, Taşkent ve Seylan’a uzanan bölgelerde mil­
yonlarca el yazması nüshalar arasında, yazıcıların yazım hatalarından 
başka hiçbir farkın bulunmadığını tespit etmek heyecan vericidir.”126

Çıkarımlar

1) İncelediğimiz mushaflar, Fatiha’dan Nas suresine doğru git­
mektedir. Dolayısıyla ayetlerin tertibi, elimizdeki mushaflarla aynı­
dır. Bu mushaflar, sure ve ayet dizilimlerinin “Tevkifi mi? İctihadi 
mi?” olduğu şeklindeki tartışmada delil sayılabilirler.

2) Karbon testi sonuçlarının, aynı yüzyıl içerisinde çeşitli dö­
nemlere ait olduklarını gösterdiği bu mushaflar arasında fark olma­
ması, Hz. Osman döneminde mushafların çoğaltılması süreci ile il­
gili vehim ortaya atmaya çalışanlara susturucu bir delil olacaktır. Bu­
nunla ilgili akli delil, bu bölümün ilk sayfalarında ortaya konulmuştu.

3) Yeryüzünde, böylesine çok ve erken döneme ait yazması olan 
başka bir metin daha yoktur. Böyle bir metnin tahrif edildiğini öne 
sürmek için iddialaşmak ya cehaletten ya da ön yargıdan ileri gelir. 
Eğer bu kadar yazması olan bir metnin güvenilirliği tartışılacaksa 
yeryüzünde güvenilir tek bir metin dahi yoktur.

Tayyar Altıkulaç bu gerçeği şöyle ifade ediyor: “Yeryüzünde, 
Kur’an-ı Kerim kadar yazma nüshası bulunan, baskısı yapılan baş­
ka bir kitap yoktur.”127

126. Hamidullah, Kur'an-t Kerim Tarihi, s. 93.
127. Altıkulaç, Mesâhif-i Kadîme, s. 20.



4) Malum olduğu üzere Hz. Osman, çoğalttığı nüshaları İslam 
beldelerinin çeşitli bölgelerine göndermiştir. Bugün bulunan yaz­
maların, Hz. Osman'ın hangi bölgeye gönderdiği nüshalardan ço­
ğaltıldığı, kesine yakın bir derecede anlaşılabilmededir. Örneğin:

Topkapı, Sana, MEFİ, Hz. Osman’ın Medine’de bulundurdu­
ğu mushafi ile uyumludur.

TIEM ve St. Petersburg mushafları, Hz. Osman’ın Basra’ya 
gönderdiği mushaf ile uyumludur.

Londra Paris ve Tubingen mushafları, Hz. Osman’ın Şam’a 
gönderdiği mushaf ile uyumludur.

Taşkent ve Kahire mushafları ise Hz. Osman’ın Kûfe’ye gön­
derdiği mushaflarla uyumludur.

Ayrıca bu yazmalarda bulunan harekeleme şekli, ilk dönem 
Kur’an tarihi anlatan eserleri teyit etmiştir. Gerçekten o eserlerde 
Ebu’l-Esved ed-Düeli’ye (ö. 69) nispet edilen harekeleme yöntemi, 
bu mushaflarda bulunmuştur. Kırmızı mürekkeple, harflerin ön, alt 
ve üstüne konulan noktalarla harekelerin ifade edildiği anlatısı te­
yit edilmiştir. Oysa bu bilgiler, bu yazmalar bulunmadan önce ki­
taplara kaydedilmişti.

Bu hâli ile söz konusu mushaflar, Kur’an’ın tahrif edilmediğini 
gösterdiği gibi, bulunan mushafların kıraatlerle uyumlu olması ve 
İslam tarihi eserlerindeki bilgileri teyit etmesi ile Müslüman hafız­
ların ezberleri ve ilk dönem İslam tarihi ve Kur’an tarihi kaynakla­
rının güvenilirliğini de göstermiş olurlar.

Diğer bir deyişle bulunan yazmalar; hafızların ezberleri, eski ta­
rihî kaynaklardaki bilgiler ve akli delillerle uyumlu çıkmıştır. Bu, yer­
yüzünde hiçbir metnin ulaşamayacağı bir tarihî güvenilirlik seviyesidir.

5) Farklı bölgelerdeki farklı mushafların böylesine aynı çıkma­
sı başkaca çıkarımların yapılmasına da müsaittir. Tayyar Altıkulaç 
bu durumu şöyle ifade etmektedir:

“Hepsi ayrı ayrı kâtipler tarafından yazılmıştır. Kâtiplerin bir­
birlerini tanıma ve dolayısıyla birbirinden kopya edilmiş olma ih­
timali yok gibidir. Bir başka ifade ile söylemek gerekirse ayrı ayn 
kâtipler tarafından, birbirinden uzak bölgelerde ve birbirinden ha­



bersiz olarak, ama Hz. Osman’ın bu farklı bölgelere gönderdiği nüs­
halardan istinsah edilmişlerdir. Boyutları, varak sayıları, satır sayı ve 
düzenleri birbirlerinden çok farklıdır. Yani kâtiplerin bu konularda 
birbirlerinden etkilenmedikleri açıktır.

Gerek sure gerekse sureler içindeki ayet düzeni ve sıralama­
sı açısından, aralarında hiçbir ayrılık yoktur. Başlarından sonları­
na kadar metin birlikteliğine sahiptirler. Bir ayet, birinde nasıl ya­
zılmışsa, diğerlerinde herhangi bir farklılık olmaksızın aynı şekil­
de yazılmıştır.

Bu ne muhteşem bir sonuçtur, insanlık tarihinde bunun başka 
bir örneğinden söz etmek mümkün değildir”128

Corpus Coranicum129

Bu, oryantalistlere ait bir web sitesi olup onların el yazması 
mushaflarla ilgili çalışmalarını içermektedir. Kur’an’da seçtiğiniz 
her ayetin, yaklaşık 1000 yılından önceki yazmalarını site tabanın­
da mevcut olan eserler üzerinden göstermektedir. Elbette sitenin 
veri tabanı, yukarıda sıraladığımız tüm mushafları göstermemekte­
dir. Ancak belli mushafları içermesine rağmen, ayet ayet bakılabil­
irle kolaylığı sağlamaktadır.

Burada tüm ayetleri göstermek elbette mümkün değil. O yüz­
den sadece iki ayeti örnek vermekle yetineceğiz. Seçimimizin mak­
satlı olmadığını göstermek açısından ayetin birisini, bu eserde uzun­
ca tefsirini yaptığım Rum suresinin 1-5 ayetlerinden seçtim. Diğe­
rini ise Tevbe suresinin son iki ayetinden seçtim.

Bunun sebebini şöyle açıklayabiliriz: Bilindiği üzere Reşad Ha­
life, 20. yüzyılda 19 mucizesi adını verdiği -bana matematiksel ma- 
nipülasyondan ibaret gözüken- bir yapıdan dolayı, Tevbe suresinin 
son iki ayetinin, Kur’an’dan olmadığını iddia etmiştir.

128. Altıkulaç, Mesâhif-i Kadime, s. 355.
129.  

ripts (Son erişim: 20.05.2022).
https://corpuscoranicum.de/en/verse-navigator/sura/l/verse/l/manusc-

https://corpuscoranicum.de/en/verse-navigator/sura/l/verse/l/manusc-ripts


S4 . PEYGAMBERİ ICîtN İSPATI

Bahsi edilen web sitesinde,Tevbe suresinin son iki ayetini seç­
tiğinizde, çıkan yazmaların yaklaşık tarihlendirilmesi şöyledir: 606- 
649,’30650-700(?),’u 662-765,132 700,133 700-800(?),’34 750,135 750,"* 
750,137 750-900(?),’3fi 700-900,139 700-900,140 750-900(?),141 750- 
900(?),H2 750-900(?),143 800(?),144 800(?),145 800,146 775-995,147 750-

130.  
nuscripts/117/page/3v (Son erişim: 20.05.2022).
https://corpuscoranicum.de/cn/verse-navigator/sura/9/verse/128/ma-

131. -https://corpuscoranicum.de/en/versc-navigator/sura/9/verse/128/ma
nuscripts/73/page/25v (Son erişim: 20.05.2022).

132.  
nuscripts/163/page/77r (Son erişim: 20.05.2022).
https://corpuscoranicum.de/en/verse-navigator/sura/9/verse/128/ma-

133.  
nuscripts/170/page/345r (Son erişim: 20.05.2022).
https://corpuscoranicum.de/en/verse-navigator/sura/9/verse/128/ma-

134.  
nuscripts/253/page/lr (Son erişim: 20.05.2022).
https://corpuscoranicum.de/en/verse-navigator/sura/9/verse/128/ma-

135.  
nuscripts/52/page/128r (Son erişim: 20.05.2022).
https://corpuscoranicum.de/en/verse-navigator/sura/9/verse/128/ma-

136.  
nuscripts/13/page/44v (Son erişim: 20.05.2022).
https://corpuscoranicum.de/en/verse-navigator/sura/9/verse/128/ma-

137.  
nuscripts/332/page/17v (Son erişim: 20.05.2022).
https://corpuscoranicum.de/en/verse-navigator/sura/9/verse/128/ma-

138.  
nuscripts/587/page/48r (Son erişim: 20.05.2022).
https://corpuscoranicum.de/en/verse-navigator/sura/9/verse/128/ma-

139.  
nuscripts/57/page/4r (Son erişim: 20.05.2022).
https://corpuscoranicum.de/en/verse-navigator/sura/9/verse/128/ma-

140.  
nuscripts/561/page/58v (Son erişim: 20.05.2022).
https://corpuscoranicum.de/en/verse-navigator/sura/9/verse/128/ma-

141.  
nuscripts/878/page/117v (Son erişim: 20.05.2022).
https://corpuscoranicum.de/en/verse-navigator/sura/9/verse/128/ma-

142.  
nuscripts/337/page/121v (Son erişim: 20.05.2022).
https://corpuscoranicum.de/en/verse-navigator/sura/9/verse/128/ma-

143.  
nuscripts/599/page/82r (Son erişim: 20.05.2022).
https://corpuscoranicum.de/en/verse-navigator/sura/9/vcrse/128/ma-

144.  
nuscripts/323/page/59v (Son erişim: 20.05.2022).
https://corpuscoranicum.de/en/verse-navigator/sura/9/verse/128/ma-

145.  
nuscripts/56/page/40r (Son erişim: 20.05.2022).
https://corpuscoranicum.de/en/verse-navigator/sura/9/verse/128/ma-

146.  
nuscripts/269/page/4r (Son erişim: 20.05.2022).
https://corpuscoranicum.de/en/verse-navigator/sura/9/verse/128/ma-

147.  
nuscripts/165/page/23v (Son erişim: 20.05.2022).
https://corpuscoranicum.de/en/verse-navigator/sura/9/verse/128/ma-

https://corpuscoranicum.dc/en/verse-navigator/sura/9/verse/128/rna-nuscripts/117/page/3v
https://corpuscoranicum.de/en/verse-navigator/sura/9/verse/128/ma-
https://corpuscoranicum.de/en/verse-navigator/sura/9/verse/128/ma-nuscripts/163/page/77r
https://corpuscoranicum.de/en/verse-navigator/sura/9/verse/128/ma-nuscripts/170/page/345r
https://corpuscoranicum.de/en/verse-navigator/sura/9/verse/128/ma-nuscripts/253/page/lr
https://corpuscoranicum.de/en/verse-navigator/sura/9/verse/128/ma-nuscripts/52/page/128r
https://corpuscoranicum.de/en/verse-navigator/sura/9/verse/128/ma-nuscripts/13/page/44v
https://corpuscoranicum.de/en/verse-navigator/sura/9/verse/128/ma-nuscripts/332/page/17v
https://corpuscoranicum.de/en/verse-navigator/sura/9/verse/128/ma-nuscripts/587/page/48r
https://corpuscoranicum.de/en/verse-navigator/sura/9/verse/128/ma-nuscripts/57/page/4r
https://corpuscoranicum.de/en/verse-navigator/sura/9/verse/128/ma-nuscripts/561/page/58v
https://corpuscoranicum.de/en/verse-navigator/sura/9/verse/128/ma-nuscripts/878/page/117v
ttps.7/corpuscoranicum.de/en/verse-navigator/sura/9/verse/128/ma-nuscripts/337/page/121v
https://corpuscoranicum.de/en/verse-navigator/sura/9/vcrse/128/ma-nuscripts/599/page/82r
https://corpuscoranicum.de/en/verse-navigator/sura/9/verse/128/ma-nuscripts/323/page/59v
https://corpuscoranicum.de/en/verse-navigator/sura/9/verse/128/ma-nuscripts/56/page/40r
https://corpuscoranicum.de/en/verse-navigator/sura/9/verse/128/ma-nuscripts/269/page/4r
https://corpuscoranicum.de/en/verse-navigator/sura/9/verse/128/ma-nuscripts/165/pagc/23v


90(?),148 1000-1200(?).149
606-649 yıllan arasına tarihlenen mushaf, Sanadaki CODEX 

DAM 01-27.1’dir. Karbon testine göre, yıl üzerinden kaba bir ihti­
mal hesabı ile bu yazma;

%60 ihtimal Hz. Muhammed (s.a.v.) döneminde yazılmış,
%5 ihtimal Hz. Ebubekir dönemine ait,
%24 ihtimal Hz. Ömer dönemine ait,
%11 ihtimal Hz. Osman döneminin ilk 5 yılına aittir.
Sonrasında da düzenli olarak diğer metinlerin içerisinde görün­

mektedir. Ayrıca bu ayet, ilgili kodeks içerisinde, öncesi ve sonrası 
ile beraber bulunmaktadır.

Site veri tabanında, tüm eski mushafların bulunmadığını da 
unutmamak gerekir. O hâlde, sadece bu durum dahi Reşad Halife 
ve takipçilerinin iddialarını çürütmek için yeterlidir.

Gelelim Rum suresine... Bu surenin 5. ayeti ilgili sitede ara- 
tıldığında çıkan sonuç yaklaşık olarak şöyle: 649-675,150 680­
798,151 700,152 700-900,153 700-900,154 700-1000,155 750,156 750,157

148.  
nuscripts/31/page/68v (Son erişim: 20.05.2022).
https://corpuscoranicum.de/en/verse-navigator/sura/9/verse/128/ma-

149.  
. nuscripts/1404/page/46v (Son erişim: 20.05.2022).

https://corpuscoranicum.de/en/verse-navigator/sura/9/verse/128/ma-

150.  
ripts/107/page/58v (Son erişim: 20.05.2022).
https://corpuscoranicum.de/en/verse-navigator/sura/30/verse/5/manusc-

151.  
ripts/522/page/35v (Son erişim: 20.05.2022).
https://corpuscoranicum.de/en/verse-navigator/sura/30/verse/5/manusc-

152. https:// corpuscoranicum.de/en/verse-navigator/sura/30/verse/5/manusc-
ripts/170/page/694r (Son erişim: 20.05.2022).

153.  
ripts/616/page/153r (Son erişim: 20.05.2022).
https://corpuscoranicum.de/en/verse-navigator/sura/30/verse/5/manusc-

154.  
ripts/57/page/125v (Son erişim: 20.05.2022).
https://corpuscoranicum.de/en/verse-navigator/sura/30/verse/5/manusc-

155.  
ripts/263/page/3r (Son erişim: 20.05.2022).
https://corpuscoranicum.de/en/verse-navigator/sura/30/verse/5/manusc-

156.  
ripts/52/page/259r (Son erişim: 20.05.2022).
https://corpuscoranicum.de/en/verse-navİgator/sura/30/verse/5/manusc-

157.  
ripts/377/page/4v (Son erişim: 20.05.2022).
https://corpuscoranicum.de/en/verse-navigator/sura/30/verse/5/manusc-

https://corpuscoranicum.de/en/verse-navigator/sura/9/verse/128/ma-nuscripts/31/page/68v
https://corpuscoranicum.de/en/verse-navigator/sura/9/verse/128/ma-nuscripts/1404/page/46v
https://corpuscoranicum.de/en/verse-navigator/sura/30/verse/5/manusc-ripts/107/page/58v
https://corpuscoranicum.de/en/verse-navigator/sura/30/verse/5/manusc-ripts/522/page/35v
corpuscoranicum.de/en/verse-navigator/sura/30/verse/5/manusc-
https://corpuscoranicum.de/en/verse-navigator/sura/30/verse/5/manusc-ripts/616/page/153r
https://corpuscoranicum.de/en/verse-navigator/sura/30/verse/5/manusc-ripts/57/page/125v
https://corpuscoranicum.de/en/verse-navigator/sura/30/verse/5/manusc-ripts/263/page/3r
https://corpuscoranicum.de/en/verse-navigator/sura/30/verse/5/manusc-ripts/52/page/259r
https://corpuscoranicum.de/en/verse-navigator/sura/30/verse/5/manusc-ripts/377/page/4v


M • PFYGAMBl Rl İÛİN İSPATI

75ÛJ" 750-900,,w 750-900,160 750-900,161 750-900,162 750-1000* 
7S0-1000?M 750-1000,165 800,166 800’67,800,16fi 800,972,1701000 
12OÛ.1"1

Bir Kıyas

Aşağıda göreceğiniz tabloda,172 neredeyse herkesin kabul ettiği 
antik metinler incelenmiştir.

158.  
ripts/12/page/88v (Son erişim: 20.05.2022).

https:/Zcorpuscoranicum.de/enZverse-navigatorZsura/30ZverseZ5Zmanusc-

159.  
ripts/878/page/235r (Son erişim: 20.05.2022).

https:Z/corpuscoranicum.deZen/verse-navigatorZsura/30ZverseZ5Zmanusc-

160.  
riptsZ460ZpageZ80r (Son erişim: 20.05.2022).

https:Z/corpuscoranicum.deZenZverse-navigatorZsura/30ZverseZ5Zmanusc-

161.  
ripts/599/page/152v (Son erişim: 20.05.2022).

https:ZZcorpuscoranicum.deZen/verse-navigatorZsura/30/verseZ5Zmanusc-

162. https:// corpuscoranicum.de/en/verse-navigator/sura/30/verse/5/manusc-
ripts/337/page/239v (Son erişim: 20.05.2022).

163. - 
ripts/663/page/25r (Son erişim: 20.05.2022).

https://corpuscoranicum.deZen/verse-navigatorZsuraZ30ZverseZ5Zmanusc

164.  
ripts/102/page/8v (Son erişim: 20.05.2022).

https://corpuscoranicum.de/en/verse-navigatorZsura/30ZverseZ5Zmanusc-

165.  
ripts/1247/page/52v (Son erişim: 20.05.2022).

https://corpuscoranicum.de/en/verse-navigator/sura/30/verse/5/manusc-

166.  
ripts/507/page/8r (Son erişim: 20.05.2022).

https://corpuscoranicum.deZen/verse-navigatorZsuraZ30ZverseZ5Zmanusc-

167.  
ripts/880/page/40r (Son erişim: 20.05.2022).
https://corpuscoranicum.de/en/verse-navigator/sura/30/verse/5/manusc-

168. 
 (Son erişim: 20.05.2022).

https://corpuscoranicum.de/en/verse-navigator/sura/30/verse/5Zmanusc- 
ripts/888/pagc/2v

169.  
ript$/56/page/174r (Son erişim: 20.05.2022).
htrps.*//curpuscoranicum.deZen/verse-navigatorZsura/30ZverseZ5Zmanusc-

170.  
ripts/882/page/lv (Son erişim: 20.05.2022).
htTps://corpuscoranicum.deZenZverse-navigatorZsura/30ZverseZ5Zmanusc-

171,  
ripts/14O4/page/95r (Son erişim: 20.05.2022).
https://corpuscoranicum.de/en/verse-navigatorZsura/30ZverseZ5Zmanusc-

172. İlgili tablo, Josh McDowell’in Hüküm Gerektiren Yeni Kanıtlar adlı ese­
rinde, 91. sayfada bulunmaktadır.

https://corpuscoranicum.de/en/verse-navigator/sura/30/verse/5/manusc-ripts/12/page/88v
https://corpuscoranicum.de/en/verse-navigator/sura/30/verse/5/manusc-ripts/878/page/235r
https://corpuscoranicum.de/en/verse-navigator/sura/30/verse/5/manusc-ripts/460/page/80r
https://corpuscoranicum.de/en/verse-navigator/sura/30/verse/5/manusc-ripts/599/page/152v
https://corpuscoranicum.de/en/verse-navigator/sura/30/verse/5/manusc-ripts/337/page/239v
https://corpuscoranicum.de/en/verse-navigator/sura/3O/verse/5/manusc-
https://corpuscoranicum.de/en/verse-navigator/sura/30/verse/5Zmanusc-ripts/102/page/8v
https://corpuscoranicum.de/en/verse-navigator/sura/30/verse/5/manusc-ripts/1247/page/52v
https://corpuscoranicum.de/en/verse-navigator/sura/30/verseZ5/manusc-ripts/507/page/8r
hrrps://corpuscoranicum.de/en/verse-navigator/sura/30/verse/5/manusc-ripts/880/page/40r
https://corpuscoranicum.de/en/verse-navigator/sura/30/verse/5Zmanusc-ripts/888/pagc/2v
htrps://corpuscoranicum.de/en/verse-navigator/sura/30/verse/5/manusc-ripu/56/page/174r
https://corpuscoranicum.de/en/verse-navigator/sura/30/verse/5/manusc-ripts/882/page/lv
https://corpuscoranicum.de/en/verse-navigator/sura/30/verse/5/manusC'


YAZAR KİTAP ADI YAZIM 
TARİHÎ

EN ESKİ 
KOPYANIN 
YAKLAŞIK 

TARİHİ

YAKLAŞIK 
ZAMAN 
ARALIĞI

Homeros İlyada İ.Ö. 800 İ.Ö. 400 400 yıl

Herodot Tarih İ.Ö. 480-425 İ.S. 900 1350 yıl

Thucydides Tarih İ.Ö. 460-400 İ.S. 900 1300 yıl

Eflatun İ.Ö. 400 İ.S. 900 1300 yıl

Demostenes İ.Ö. 300 İ.S. 1100 1400 yıl

Sezar
Galya 

Savaşları
İ.Ö. 100-44 İ.S. 900 1000 yıl

Livius
Roma
Tarihi

İ.Ö. 59-
İ.S. 17

(kısmen) 4. yy. 
çoğunluğu 10. yy

400 yıl
1000 yıl

Tacitus Annals İ.S. 100 İ.S. 1100 1000 yıl

Genç 
Plinius

Doğa Tarihi İ.S. 61-113 İ.S. 850 750 yıl

Bu metinlerden herhangi birini orijinal kabul eden birisi, nasıl 
olur da Kur’an hakkında “Orijinal değildir.” gibi bir iddiada bulu­
nabilir? Bunlardan herhangi birinin güvenilir kabul edildiği bir ze­
minde, Kur’an hakkında “Acaba?” demek dahi, art niyet gösterge­
si sayılmalıdır.

Bu arada, Kur’an’ın aktardığımız durumunu İncillerle de kıyas­
lamak faydalı olacaktır. İlgili tablo173 şöyledir:

173. Duygu, İsa, Paulus, İnciller: Hristiyanlık Neden ve Nasıl Ortaya Çıktı?, 
s. 620.



*İ • ri V . \XHU R| ((;(x |s|«\| I

BOI I’M \|)| YAZARI YAZILDlCl TARİH

\l ut.1 Bilinmivor Tahminen 80-100

M.uk.u Bilinmiyor 1 ahminen 68-71

\ 1 llk.l i Bilinmivor Tahminen 80-100

\ uh.uma Bilinmivor rahminen 90-110

1 lsilerin işleri Bilinmivor lahminen 80-1 S0

1. Korintlilcr Pavlus Tahminen 54-55

2. Korintlilcr Pavlus Tahminen 55-56

Clalatx ahlar Pavlus Tahminen 55-56

Efesliler Bilinmiyor __ Tahminen 80-90

Kolosclilcr Pavlus (?) Tahminen 60’lar

Filipliler Pavlus Tahminen 60’lar

1. Selanikliler Pavlus Tahminen 50-51

2. Selanikliler Pavlus (?) __ Tahminen 51-52

Romalılar Pavlus Tahminen 60’lar

Filimon Pavlus 53-54 veya 60’lar

1. Timoteos Bilinmiyor 100’lü yıllar

2. Timoteos Bilinmiyor 100’lü yıllar

Titus Bilinmiyor 100’lü yıllar

Ibranilcr Bilinmiyor Tahminen 90-110

Yakup Isa’nın kardeşi Yakup (?) 60’h yılların başı (?)

1. Petros Bilinmiyor Tahminen 80-90

2. Petros Bilinmiyor Tahminen 100-130

1. Yuhanna Bilinmiyor Tahminen 90’lı yıllar

2. Yuhanna Bilinmiyor Tahminen 9O’lı yıllar

3. Yuhanna Bilinmiyor Tahminen 90’11 yıllar

Yahuda Bilinmiyor Tahminen 90Tı yıllar

Vahiy Bilinmiyor Tahminen 80-901"

* Listede verilen bilgileri bazı açılardan krş. The New Testament in th. 
Apostolic Fathers, ss. 301-419; Ayrıca bk. Riches, The Bible, s. 24.



Velhasıl-ı Kelam

Kur’an’ın güvenilirliği ile ilgili tarihî tartışma açmak isteyen 
muhalifimiz, bize öncelikle yukarıda saydığımız güvenilirlik kriter­
lerinin her birinde, Kur’an’ın onda biri kadar delile ulaşan başka bir 
metin göstermelidir.

Kur’an kadar erken dönemde yazıya geçirilmiş, Kur’an kadar er­
ken yazmaları olan, Kur’an ezberleyeni kadar ezberleyeni olan, bir­
biri ile kanlı bıçaklı grupların bile üzerinde ittifak ettikleri başka bir 
tarihî metin önümüze konulsun belki sonrasında tartışırız.

Kur’an, öyle bir güvenilirlik seviyesine ulaşmıştır ki onun hak­
kında “Acaba? Olabilir mi?” gibi bir şüphenin -bırakınız dile geti­
rilmesi- düşünülmesi durumunda bile, kendisi dışındaki tüm tarihî 
metinler zaten çöp olmuş sayılır. Kur’an hakkında şüpheli konuşan 
biri için Kur’an dışındaki tüm metinler, direkt asılsız kabul edilir.

HADİS

Gayrimüslimlere de hitap etmesini istediğiniz bir eserde, yakın 
dönemde bazı Müslüman gruplar tarafından dahi tartışma konusu 
edilen bir tarihî veriyi kullanmak maalesef pek mümkün olmaya­
caktır. Özellikle hadisin, fazlasıyla teknik bir mesele olması ve in­
celeme kriterlerinin detay arz etmesi hasebi ile sadece yapılan işin 
basitçe özetlenmesi bile, bu eser hacminde bir kitabın kaleme alın­
masını gerektirecektir.

Burada ilave bir zorluk daha mevcuttur. Bu zorluk, böylesine 
teknik bir meselenin, özellikle oryantalistler eliyle tenkit edilmesi 
ve medyada, konuyla ilgili hiçbir fikri olmayan kişilerce propagan­
da yoluyla karikatürize edilmesidir.

Durumu tefekkür edebilmeniz açısından şunu aktarabilirim: 
Mesela Aristoteles’in Metafizik isimli eserinin, medya kanalı üze­
rinden felsefe ile ilgilenen kişilerce karikatürize edilerek “Aristoteles 
böyle bir şey söylemiş olabilir mi hiç?” minvalinde söylemlerle ona 
ait olmadığının iddia edildiğini ve metnin içinden bazı kısımların



•o • rm;AMHi Ri idn İspati 

bu işlem için kullanıldığını düşünün. Siz Aristoteles üzerine çalışmış 
bir araştırmacı olarak kullanılan bazı metinlerin Antik Yunan dün­
yası ile oldukça uyumlu olduğunu anlatmaya çalışıyorsunuz. Fakat 
konuyla ilgili donanını eksikliği olan geniş kitlelere, yanlış bilgiler 
ve anakronik yorumlar ak-kara düzleminde sunulmaya devam edi­
liyor. Burada siz hem donanımı olmayan kişilere donanım gerekti­
ren teknik bir meseleyi aktarmak hem de yaygın propagandaya kar­
şı -deyim yerindeyse- rampaya doğru yürümek zorunda kalıyorsu­
nuz. Hadisler konusu buna benzemektedir.

Burada, detaylı bir tasnif ve ihtimale dayalı güçlü bir haber fel­
sefesi oluşturulmuştur. Her haber incelenmiş, kategorize edilmiştir 
ve gücüne göre sınıflanmıştır. Burada eskiden yapılmış sınıflamalar 
da son söz gibi ele alınmaktan uzak olarak çalışmalar gerektirmek­
tedir. Konu ak-kara gibi iki koşullu ele alınmaktan oldukça uzaktır. 
Ancak böyle bir hususu burada anlatmak, kitabı amacından saptı­
racaklar. Belki müstakil bir eserin konusudur. Maalesef tüm bu zor­
luklardan dolayı eserde tarihî veri olarak -bence güvenilir olan- pek 
çok hadis metnini kullanmadım.

Bu arada, genel tarihî çıkarımı, ayetler üzerinden ya da gay­
rimüslim yazarlardan alıntılarla yapmayı tercih ettim. Bu sayede, 
gayrimüslim bir muhatapta meydana gelecek olası kuşkuları berta­
raf etmek istedim.

Kullandığım hadislerin neredeyse tamamını, gayrimüslim ya­
zarların da olumlayarak kullandıkları ve üzerinden çıkarım yaptıkları 
hadislerden seçtim. Bu, gayrimüslim yazarlara ya da onların metot­
larına itimat etmemden kaynaklanmadı. Sadece, meseleye uzak bir 
okuyucunun, yaptığım haber incelemesini, bu metot sayesinde kuş­
kudan uzak bir şekilde daha kolay takip edilebileceğini düşündüm. 
Bu hususu eserin ön söz bölümünde de aktarmıştık.

En azından, gayrimüslim yazarların da yorumlamakta olduğu­
muz tarihî veriyi kabul ettiğini bilmenin, normal bir okuyucuyu, 
“Acaba Müslümanlar bunları, peygamberliği ispatlamak için mi uy­
durdu?" sorusundan kurtaracağım düşündük. Umarım faydalı olur.

O yüzden hadislerin güvenilirliği temellendirmesini, bu bölüm­
de yapmamıza gerek kalmamıştır.



YORUM METOTLARIMIZ

İKİNCİL DELİL MANTIĞI

Bu bölüm içerisindeki bu ve sonraki alt başlıklarda, metin yoru­
mu hakkında, kitap boyunca sıkça kullanacağımız metotların açıkla­
ması yer alacaktır. îleriki bölümlerde, neredeyse her müstakil delilin 
altında, bu bölümlere atıflarda bulunacağız. Yani bu bölümün gaye­
si, yorum metodumuzun delillendirilmesi ve temellendirilmesidir.

Biz, sahabe topluluğu dediğimiz toplulukla ilgili, yani Nebi 
(s.a.v.) çağında yaşayıp iman edenlerin hayatlarına baktığımızda, on­
ların hayatlarında, İslam için yapılmış büyük fedakârlıklar olduğunu 
görüyoruz.174 Elimizdeki tüm tarihî veriler bu bağlamda müttefik oldu­
ğu gibi, bunu Kur’an metninden çıkarsamak da oldukça mümkündür.

“Yoksa sizden önce gelip geçenlerin hâli başınıza gelmeden cen­
nete gireceğinizi mi sandınız? Onlara öyle bir yoksulluk, öyle daya­
nılmaz bir zorluk çattı ve öylesine sarsıldılar ki, sonunda elçi, bera-

174. Bir sonraki alt başlıkta bunu detaylıca ele alacağız.



92 • PEYGAMBERLİĞİN İSPATİ

berindeki müminlerle, ‘Allah’ın yardımı ne zaman?’ diyordu. Dik­
kat edin! Şüphesiz Allah’ın yardımı pek yakındır.”175

Mesela bizim bu ayetten, o dönemde Müslümanların zorluk 
çektiğini anlamak için Müslüman olmamız gerekmez. Vasat düzey­
deki bir tarih okuyucusu bile “Burada, inananların çektikleri zulüm­
ler karşısında sabretmeleri ve eski kavimleri düşünmeleri anlatıldı­
ğına göre, bir zulümle karşılaşmış olmalılar. Zira bu zulme sabret­
meleri onlara vaaz edilmiş.” der.

Bugün tüm tarihî metinleri böyle yorumluyoruz. Ben buna ikin­
cil delil diyorum. Takriben alt metin okuma diye tabir olunan şe­
ve denk gelir. İkincil delil, benim bu okuma tipine verdiğim adlan­
dırmadır. Yani ayet, “Müminler işkence çekiyorlar.” deseydi, bunun 
öne sürülen iddiayı ispat için söylendiği düşünülebilirdi. Oysa ayet, 
kâfirlere değil müminlere yönelik bir hitapla “Sabredin!” dediğin­
de, biz ikincil bir anlam olarak "Demek ki fedakârlık ediyor, zulüm 
görüyorlardı.” çıkarımını doğal olarak yaparız.

Bu ikincil delil mantığı üzerine tefekkür etmek gerekir. Bu çok 
güçlü bir yapıdır. Kitabın devamında, bu tarz delilleri bu adla ele ala­
cağız. İkincil deliller, direkt iddialardan çok daha güçlüdürler. Zira 
onlar, kurgu olma töhmetinden uzaktırlar.

Gündelik hayattan bir örnek verelim. Mesela, benim doktor ol­
duğumun inkâr edildiği ve bu hususta gerilimli tartışmanın yaşan­
dığı bir ortamda, doktor kimlik kartımı göstersem, “Kimlik kartı­
nı, zaten bunu ispatlamak için yaptırmış olabilir.” dersiniz. Ama ör­
neğin, beni tanıyan insanların bulunduğu bir muhitte trafik kazası­
na denk gelsek ve siz dışarıdan olayı izlerken herkesin bana, “Dok­
tor yardım et!” dediğini görseniz ve ben sizin önünüzde kazazede­
ye müdahale etsem, benim doktor olduğumu ispata lüzum kalır mı? 
Zira ne bu ortam benim doktor olduğumu ispatlamam için kurul­
muşa benziyor ne de böyle bir tartışma var. İşte biz, böyle bir nakil 
okusak deriz ki: “Altay’ın doktor olduğunu tartışmaya gerek yoktur. 
Bu çok açık bir gerçektir.”

Özetle metin ve bağlam bir şeyi ispat etmek için oluşturulma­
masına rağmen, ispat ettiği o şeye ben, “ikincil delil” diyorum. Sa-

175. el-Bakara, 2/214. 



habeye sabır telkin eden ayetlerden, zulmün vaki olduğunu anlama­
mız gibi. Yahut şu ayette olduğu gibi:

“Yoksa, sen onlardan bir ücret istiyorsun da borç yüzünden ağır 
bir yük altında mı kalıyorlar?”176

Mesela bu ayette, ücret istiyordu ya da istemiyordu tartışması 
yoktur. Bu, “Sanki bir şey kaybedeceksiniz. Neden iman etmiyorsu­
nuz?” bağlamında, müşriklere yönelik bir serzeniş üslubudur. Mu­
hatapla ücret istenilmediği üzerinde hemfikir olmak gibi bir zemin 
olmasa, bu hitap bütünüyle anlamsız ve alakasız olacaktır. O hâlde 
biz bunu görünce doğal olarak ikincil delil mantığında, “Ücret iste­
miyordu.” önermesini rahatlıkla doğrulamış oluruz. Bu metni kimin 
yazdığına inanırsanız inanın, bu çıkarım çok doğaldır.

Bir örnek daha verelim. Çünkü bu meselenin anlaşılması faz­
lasıyla önemlidir. Bu yöntemi, sadece Islami delilleri anlatmak için 
temel yapmıyorum. Aslında şu an, her metinde kullanılabilecek bir 
okuma metodunu inceliyoruz.

“Ve diri diri toprağa gömülen kızcağıza, hangi günahtan dola­
yı öldürüldüğü, sorulduğu zaman.”177

Ayet, bir ahiret sahnesini tasvir ediyor ve orada, bir kızı gömme­
lerinin günahından dolayı, gömen kişilerin hesaba çekileceklerinden 
bahsediyor. Ayet, ispat sadedinde değildir. Yani “Siz, kız çocukları­
nı gömüyorsunuz.”gibi bir iddia ile ortada değildir. Zaten tüm mu­
hatapların haberdar oldukları bir uygulamayı kınamakta ve bu gü­
nahtan dolayı ceza göreceklerini inşa etmektedir.

O hâlde burada, söz konusu kınamanın muhatabı olan kimse­
lerin bu uygulamadan haberdar olduğunu, böyle bir uygulamanın 
var olduğunu kolaylıkla anlarız. Mesela, o dönemden sonra yazılmış 
hiçbir tarih kitabındaki veri, olaya bu derece yakın değildir. Hiçbi-

176. el-Kalem, 68/46.
177. et-Tekvîr, 81/8-9.



tinin tarihî kaynaklığı bu kadar net değildir. Delilin ikincil olma­
sı hasebiyle delaleti bu kadar güçlü değildir. O hâlde, elimizde baş­
ka hiçbir tarihî vesika olmasa dahi, bu gerçeği ilgili metinden ra­
hatça anlayabilirdik.

Bugün de esasen tüm tarihî metinleri böyle okuyoruz. Mese­
la, Pcloponnesos Savaşı'78 ile ilgili elimizdeki tüm metinler Atma­
lılara aittir. Ancak biz, Atmalılar tarafından okusak da ve hatta Ati­
na'nın bile tamamım değil, onun içindeki bir sosyoekonomik ve po­
litik tarafı temsil eden, Atina içi çatışmalarda taraf olan Thukydi- 
des gibi bir yazardan okusak dahi bu okuma yöntemi sayesinde ne­
redeyse objektif bir şekilde Pcloponnesos Savaşı nı ele alabiliyoruz. 
Harta bu eseri, klasik tarih yazımına yakın bir yazıma sahip olduğu 
İçin ‘ilk gerçek tarih metni”olarak adlandıran pek çok kimse vardır.

178, Alinahlar ile Spartahlar arasındaki bir savaş.

Örneğin Osman!» tarihini incelerken elimizdeki verilerin ne­

redeyse tamamı dönemin padişahının kontrolünde yazılmış olma­
sına rağmen, o dönemi tenkit edebilecek fenomenleri, bu şekildeki 

bir okuyuşla tespit edebiliyoruz.

Bu nedenledir ki eser boyunca delilleri yorumlamamızda, İkin­

cil delil metodunu sıkça uygulayacağız.

SAHABENİN TARİHÎ KAYNAKLIĞI

Bu bölümde, sahabe topluluğunun samimiyet ve fedakârlıkla 

iman ettikleri ispat edilmeye çalışılmaktadır. Bu ispat ile iki öner­

meyi göstermeyi hedeflemekteyiz:

Birincisi: Kuran tahrif edilseydi, sahabe topluluğu muhakkak 

buna tepki gösterirdi. Bu husus aslında önceki bölümde anlatıldı. An­

cak bu bölüm, o akli zeminin gösterilmesi açısından önemli olacaktır.

İkincisi: Kur antta, onların içinde bulundukları toplum ya da 

fertler hakkında, açıkça anlaşılabilir yanlış bir tarihî anlatı olsaydı 

onlar reaksiyon gösterirlerdi. Bu örneklerle esas hedeflediğimiz şey, 

bu yorum metodunun temellendirilmesidir. 178



Onların samimiyetinin gösterilmesi, pek çok hususun düzgün 
anlaşılması açısından oldukça önemlidir.

Bu yüzden aktardığımız örnekleri kâğıt üzerindeki yazılar gibi 
düşünmeyin. Bu olayları yaşayan bir arkadaşınızı hayal edin ve onun 
samimi olup olmadığıyla ilgili kanaatinizi değerlendirin. O arkada­
şınızın böylesine samimi olarak inandığı bir konudaki tavırlarını ve 
reaksiyonlarını hayal edin. Ayrıca bu verdiğimiz örneklerin, ciltler­
le ifade edilebilecek kadar çok olduğunu akılda tutun.

Baskılara Tahammül

Mekkeli Müslümanlar (muhacirler) açısından ele alacak olur­
sak bu insanlar, mal ve can açısından büyük fedakârlıklarda bu­
lunuyor ve Mekke döneminde, hiçbir menfaat olmaksızın eziyet­
lere katlanıyorlardı. Bugün gerçek hayatta, karşınızdaki bir kişi­
nin böyle olduğunu görseniz onun samimiyetinden asla şüphe et­
mezsiniz.

O dönemde vuku bulan bu nevi baskılara karşı tahammülü, ka­
baca ikiye ayırarak örneklendirebiliriz.

a) Kitlesel Baskıya Tahammül

Elimizde başka hiçbir tarihî veri olmasa dahi, Kur’an başından 
sonuna kadar bir baskı ortamı olduğunu bize ikincil delil yoluyla 
göstermektedir. Aşağıdaki ayetler buna örnektir:

.5, ' ' i ‘ ' i “İ - * * '

“İnsanlardan öylesi vardır ki, ‘Allah’a iman ettik.’ der fakat Al­
lah uğruna eziyet gördüğü zaman, insanların (kendisine yönelttikleri 
işkence ve) fitnesini Allah’ın azabıymış gibi sayar; ama Rabbinden



'bir yardım vc zafer* gelirse andolsun/Biz gerçekten sîzlerle birlik­
teydik.’ demektedirler. Oysa Allah, âlemlerin sinelerinde olanı da­
ha iyi bilen değil midir?"17’’

179. el-An ke bu ı, 29/10.

180 el Bakara, 2/155.
181. el-İnsan, 76/2-4.

182. el-Ahkâf, 46/35.

Örneğin bu ayette,“Eziyet var.” gibi bir ifade kullanılmamıştır. 

Avctitı metninden anlaşılan “Eziyet var." ifadesi, "Sabredilmesi ge­
rekiyor." ifadesinden bir kademe daha ileride, “Neden eziyete yete­
rince sabretmeyenler var?” şeklinde bir serzeniştir.

Eğer ortada bir eziyet olmasaydı ve bu eziyet herkes tarafından 
bilin meşeydi bu hitap bütünüyle abes olurdu. Biz bu ifadeden dahi, 

eziyet edildiğini kolayca anlarız,

S; J j

“Sizi, mutlaka biraz korku ve açlık ile biraz da mallardan, can­

lardan ve ürünlerden noksanlaştırmak suretiyle imtihan edeceğiz. 

Sabredenleri müjdele!”179 180

;i 12i & jkl V j âji (3UJ ^>11
“Rabbin hükmünü verinceye kadar sabret. Onlardan hiçbir gü­

nahkâra vc nankör kâfire itaat etme.”181

Bu tarz ayetler oldukça fazladır. Kitabımızı, her yerde buluna­

bilecek bilgilerle uzatmak istemiyoruz. ‘'Sabır ayetleri” şeklinde bir 

arama ile belki yüzlerce bu tarz ayete ulaşılabilir. Ayrıca Kur’an kıs­

salarının neredeyse tamamı, Mekke’de yaşanan bÖylesi baskılara atıf 

yapar. “Önceki peygamberler ve onların takipçileri sabretti, sizde 

dayanın."anlamındadır. Bu da açıkça beyan edilmiştir.

“Öyleyse, Rasûlüm! Azim ve kararlılık sahihi peygamberler na­

sıl sabrettilerse sen de öylece sabret.”182



“Rasûlüm! Hiç şüphesiz senden önce de nice peygamberler ya­
lanlandılar. Fakat onlar, bütün bu yalanlanmalarına ve maruz kal­
dıkları sözlü, fiilî her türlü eziyete katlandılar. Derken kendilerine 
yardımımız yetişti de sonunda kazananlar onlar oldu. Öyle ya, Al­
lah’ın sözlerini, yardım ve zafer vaadini değiştirebilecek kimse yok­
tur. Nitekim o peygamberlerle ilgili ibret verici hadiselerden bir kıs­
mı, zaten sana ulaşmış bulunuyor.”183

LiŞJLp jjl ILj Lıûe-li- L»J olŞÇ

“Sen sırf, Rabbimizin ayetleri bize geldiğinde iman ettiğimiz 
için bize hınç duyuyorsun. Ey Rabbimiz! Üzerimize sabır yağdır ve 
Müslüman olarak bizim canımızı al.”184

Kıssalar bu gözle tekrar okunduğunda, Kur’an’ın baştan sona bu 
konudan bahsettiği rahatça anlaşılacaktır.

Lesley Hazleton, bu bağlamda Habeş hicretinin, yapılan bas­
kılara delil olacağını belirtmiştir.185 Ona göre, baskı olmasaydı bu 
insanlar, kaçmak için iki defa yerlerini yurtlarını terk etme girişi­
minde bulunmazlardı.186 Burada onun kastı, Habeş ve Medine hic­
retleridir.

W. Montgomery Watt hicret sırasında durum başlığı altında 
şunları kaydediyor: “Onun peygamberliğini kabul etme konusunda 
çoğu kişinin samimi olduğu anlaşılıyor?1*7

183. el-En am, 6/34.
184. el-A‘râf, 7/126.
185. Hazleton, İlk Müslüman, s. 153; W. Montgomery Watt, İslam'ın Tebliğ 

Tarihi, s. 35.
186. Bir sonraki alt başlıkta bu baskıya dair bireysel olaylara değineceğiz.
187. W. Montgomery Watt, Hz. MuhammedAfadûsede, s. 29.



OS - l'HV KXtEl RI İÛİN İSPATI

I cone Cact.mi der ki: “Kureyşlilcr, Muhammed’in taraftarlar,. 
nA karşı, gun geçtikçe daha ziyade basmanı* (düşmanca) bir vaziyet 
alıyorlardı. Her kabile her aile kendi efradı içinde İslamiyet’i ka­
bul etmiş olanlara zalimce muamele ediyordu. Müslümanları hap­
settiler. Aç 'T susuz bıraktılar. Bazı Müslümanları, güneşin yakı 
eı şualarına bırakırlardı. Bu taaddiyatın şiddeti, bazılarının imanı­
nı sarstı. Bunlar, bu kadar azaptan kurtulmak için, kabul ettikleri 
dini terk ettiler.”1**

Biz bugün maalesef tarihi yorumlarken mitleştirmeyi seviyo­
ruz. Sanki o dönemlerde yaşayan insanlar bizim gibi düşünmüyor 
ve bizi harekete geçiren saikler onları harekete geçirmiyormuş gi­
bi yorumluvoruz. “Onlar, yalan olduğunu açıkça bilmiş olsalardı da 
her şeylerini feda edebilirlerdi.” gibi bir düşünceye bile ihtimal ve­
riliyor.

Oysa bir topluluk zulme uğradığında, bir kısım insanın o top­
luluktan çıkacağı düşünülür. Burada nakilde aktardığımız gibi bu 
olay’ da aslında bugünkü toplamların hareketlerine benzemektedir. 
O hâlde biz bu şartlarda dahi dinden dönmeyen ve uzun işkencele­
re dayandıktan sonra yurtlarını terk eden insanların samimiyetinden 
nasıl şüphe edebiliriz? Bugün böyle bir grup insan görsek bunların 
samimiyetine en yüksek perdeden şehadet etmez miyiz?

İlk hicret dönemine gittiğimizde, ensarın, en başından beri sa­
mimi olduğunu anlanz. Akabe biatında ensardan olan sahabeler 
Nlekke'de eziyete maruz kalan ve peygamberlik iddiasında bulunan 
bîrini yurtlarına davet ederken koşullar şöyleydi:

Emile Dermenghem, şunları kaydediyor: “Akabe’de Hz. Pey­
gamber (...) şöyle dedi: ‘Size gelip hicret ettiğim takdirde, kendi can- 
LarrnjLZi, eşlerinizi ve çocuklarınızı koruyup onları savunduğunuz gi­
bi bana destek vererek bütün saldırılardan koruyacağınıza ve savu­
nacağınıza dair biat ediniz.’(...)

Abbas b. Ubade, Hazreclilere yani kendi akrabalarına şöyle de­
m iştir: ‘Ey Hazrecliler, siz bu adama biat ederken ne yaptığınızı bi­
liyor musunuz? Bu biat ile nasıl bir taahhüt altına girdiğinizi çok

1 K8 Cartamı. îılam Tgrihi, c. 1, s. 420.



iyi anlamanız gerekir. Bu biat onun, kırmızı ve siyah insana, yani 
esmere ve beyaza, bütün dünyaya karşı açtığı bütün savaşları izle­
yeceğiniz anlamına gelmektedir. Eğer siz peygamberi sonuna ka­
dar izleyip onunla birlikte olmaya kararlı değilseniz, yapacağınız 
işi çok ağır buluyorsanız ve onu yarı yolda bırakacaksanız şimdi­
den bırakmanız daha isabetlidir. Mallarınızı ve ileri gelen şahsiyet­
lerinizi kaybedecek bile olsanız ona sadık kalacağınızdan emin olup 
sonuna kadar onun yanında yer alarak kendisini destekleyeceğini­
ze dair söz veriniz. Bu hem dünyanız hem de ahiretiniz için daha 
hayırlıdır.’

Hazrecliler dediler ki: ‘(...) Biz böyle yaptığımız takdirde buna 
karşı mükâfatımız ne olacaktır?’

Hz. Peygamber, ‘Cennet.’ dedi.”189

inanmayan birisi için cennet bir sözden ibarettir. Bu insanlar 
inanmıyor olsaydı ve samimi olmasalardı bu sayılan fedakârlıkla­
rı dünyevi olmayan bir karşılık için yüklenirler miydi? Ayrıca Ab­
bas b. Ubade’nin zikrettiği olayların tamamı, gerçekten de başları­
na gelmiştir.

Hem ensarın hem de muhacirinin durumunu kuşatan bir örne­
ğe bakacak olursak Rasûlullah’tan (s.a.v.) sonra İran ile yapılan sa­
vaşta, Müslümanların komutanının, Iran komutanına söylediği sö­
zü Washington Irving şöyle naklediyor: “Sana, sizin hayatı sevdiği­
niz kadar ölümü seven bir orduyla geleceğim.”190

Bi‘rimaûne olayında, müşriklerce pusuya düşürülüp şehit edilen 
Kur’an muallimlerinden biri olan Harâm b. Milhân m, ellerini, mız­
rağın açtığı yaradan fışkıran kana bulayıp yüzüne ve başına sürerek 
“Kâbe’nin Rabbine yemin ederim ki ben kazandım.”191 diye haykır­
masını, samimi inançtan başka ne ile açıklayabiliriz?

Bu ve benzeri yüzlerce, belki binlerce olay sahabelerin samimi­
yetle fedakârlık ettiklerini göstermektedir. Bu durumdan yapılacak 
çıkarımlar bölüm sonunda gelecektir.

189. Dermenghem, Hz. Muhammed ve Risâleti, ss. 173-174.
190. Irving, Muhammed'in Haleflerinin Hayatları, s. 32.
191. Buhari, “Cihâd”, 9, “Megazî”, 28; Müslim, “İmâre”, 147.



b) Bireysel Baskıya Tahammül

Emile Dermenghem diyor ki: “Bilal-i Habeşi İslam’dan dönme­
diği ve tekrar şirki kabul etmediği için efendisi tarafından çırılçıplak 
soyundurularak, kızgın güneşin altında kavurucu kumların üzerine 
yatırılıp, göğsünün üzerine kocaman bir taş saatlerce tutuluyordu. Bu 
yakıcı kumlar ve taşların altında susuzluktan kahrolan Bilal-i Ha­
beşi, buna rağmen imanını bütün gücüyle koruyor ve bu işkencelere 
karşı 'Ehad... Ehad...’diye Allah’ın vahdaniyetini dile getiriyordu.”1®

192. Dermenghem, Hz Muhammedve Risâleti, s. 104. Olayın başka kaynak­
lardan nakli için bkz. Kettani, Islam Tarihi, c. 1, s. 420; Rodinson, Mu­

hammedi. 129; Armstrong,Â/am Peygamberinin Biyografisi Hazreti Mu­
hammed (s.a.v.), s. 173; Bodley, Hazreti Muhammed, s. 157; Arnold, İs­

lam'ın Tebliğ Tarihi, s. 34.
193. Leone Caetani, İslam Tarihi, c. 1, s. 422; Armstrong, İslam Peygamberi­

nin Biyografisi Hazreti Muhammed (s.a.v.), s. 173.
194. Walker Arnold, İslam’ın Tebliğ Tarihi, s. 34; Caetani, İslam Tarihi, c. 1» 

ss. 429-430.

Leone Caetani diyor ki: “Bu taaddiyatın (saldırının) müteaddit 
kurbanları arasında, Ammar b. Yasir ile ebeveyni de vardı. Bunlar 
her gün Benî Mahzunalar tarafından Mekke kurbunda (yakınında) 
Ramada tepesine götürülürdü. Günün en sıcak saatlerinde, kendi­
lerine türlü türlü işkenceler yapılırdı. Bir gün yanlarından Muham­
med geçti. Onları mukavemete teşvik ederek hayat-ı ukbada nail-i 
mükâfat olacaklarını vaad eyledi (ahirette mükâfat kazanacaklarını 
söyledi). Ammar'ın validesi bu işkenceler altında öldü.””3

T. W. Arnold diyor ki: “Abdullah b. Mesud Hz. Muhammed’e 
tabi olanlardan kimsenin cüret edemediği bir işi yapıyor ve gidip 
Kabe dahilinde Kur andan ayetler okuma cesaretini gösteriyordu. 
Orada toplanan Kureyşliler üzerine hücum edip yumrukluyorlar fa­
kat onu vazgeçirmeleri bir hayli zor oluyordu. Ertesi gün aynı şekil­
de davranmaya hazır ve kararlı olarak arkadaşlarının yanına dönü­
yor; ‘Hayır! Bu kadarı yeter. Onlara, sevmedikleri şeyleri duyurdun.’ 
diyerek onu bu teşebbüsünden vazgeçmiyorlardı.”192 193 194

T. W. Arnold, bir başka yerde şunları kaydetmektedir: “işken­
ceye ilk maruz kalan Osman olmuştu. Amcası onu tutup bağlamış



vc ‘Yeni gelen bir dini, atalarının dinine tercih mi ediyorsun? Ye­
min ederim bu bağlandığın yeni dinden vazgeçmedikçe seni bırak­
mayacağım.’ demişti. Osman’ın cevabı ise kesindi: ‘Vallahi dinim­
den dönmem!”’195

Bu bölümde aktardığımız her olaya benzer onlarca örnek bul­
mak zor değildir. Mekke’de kendilerini koruyacak sosyal güçten 
yoksun olan bu sahabiler, ömürleri boyunca Nebi’nin (s.a.v.) ya­
nında oldular. Mekke’de elde edebilecekleri hiçbir görünür men­
faatleri yoktu.

Eğer Kur’an tahrif edilseydi onlar buna neden ses çıkarmasın­
lar? Zaten Kur’an için her belaya katlanmış değiller miydi? Hangi 
bela onların susmasına sebep olabilirdi? O hâlde onların ittifakları, 
Kur’an’ın tahrif edilmediğinin en güçlü delillerinden birisidir. Ayrı­
ca Kur’ahda açıkça anlaşılabilir hatalı bir bilgi olsaydı onlar tüm bu 
fedakârlıkları neden yapacaklardı ki? Dolayısıyla eğer gayrimüslim 
bir muhatap, Kur’an’da hatalı bilgi olabileceğini savunuyorsa bunun, 
sahabenin fark edemeyeceği şekilde olacağını göstermek zorundadır. 
Zira biz, böylesine fedakârlık eden insanların, açık bir hatayı gör­
düklerinde reaksiyon vereceğini tahmin edebiliriz.

Ayrıca Kur’an ayetleri, gizli ortamlarda da nazil olmamıştır. Hz. 
Muhammed (s.a.v.) aylarca Ebu Eyyub el-Ensari’nin evinde yaşa­
mıştır. Kendi evinde pek çok sahabi bulunurdu. Abdullah b. Mes‘ud 
o kadar sık Nebi’nin (s.a.v.) evinde bulunurdu ki, başka bölgelerden 
gelenler onu, Nebi’nin (s.a.v.) ev halkından zannederlerdi. Abdul­
lah b. Abbas, Enes b. Malik vb. pek çok sahabi de aynı durumdadır.

Çocuklar ve Anne Babalar

Bu topluluğun fertlerinin, bu mesaj için en yakınlarına bile düş­
manlık edebilecek kadar samimi olduklarını kavramak önemlidir. 
Hz. Muhammed (s.a.v.) hem Mekke’de meşru müdafaaya izin ver­
meyerek hem de münferit olaylarda böylesi çatışmaları engelleye­
rek Müslümanların, yakın akrabalarına zarar vermelerini önlemiştir.

195. Arnold, İslam'ın Tebliğ Tarihi, s. 31.



Oysa müşriklerden, Müslüman olan oğullarına işkence edenler 
mevcuttur.'* Zaten bu tara psikolojik etmenler, İslam'ın hızlı yayıl­
masında etkili olmuştur. Zira toplumlar, böylesi manzaralardan nef­
ret ederler. Dolayısıyla dışarıdan bakan birisi için dahi Müslüman­
ların mazlum, müşriklerin zalim olduğunu anlamak zor olmuyordu.

Bu, çok uzun psikolojik değerlendirmeleri hak eden bir konu­
dur. Ancak burada bu olaylara işaret ederken maksadımız, olaylann 
tahlilinden ziyade sahabe topluluğunun samimiyetini göstermektir. 
Vakıada böyle bir durum oluşmasa da bu insanların bunu göze ala­
bilecek kadar samimi olmaları dikkat çekicidir.

Hz. Ebubekir, Ebu Ubeyde b. Cerrah, Ebu Huzeyfe, Mus'ab b. 
Umeyr, Abdullah b. Abdullah b. Übey b. Selûl, Ümmû Habibe gibi 

sahabiler bu durumlan yaşamışlardır.”7

196- Fetanet Delilleri bölümünün uFetih Suresi" alt başlığında, bunun bir ör­
neği olarak Süheyl ve oğlunun hadisesi anlatılmıştır.

197. Margoliouth, Muhammed  ve İslam'ın Yühelifi, s. 236; Watt, Hz Mubaım 

med Peygamber ve Devlet Adamı, s. 48; Rodinson, Muhammed, s. 219; Der- 
menghem, Hz Muhammed ve Risaleti, s. 319,355.

Biz, sadece bu olgudan dahi bu insanların samimi oldukları­
nı anlayabiliriz. Kur anin içinde onların kolaylıkla anlayabilecekleri 
açıklıkta hatalı bir bilgi olsaydı böyle samimi olmaları beklenmezdi.

Sosyal hayatımızda, bu tur tavırlarını gördüğümüz birinin, bel­
ki hata ettiğini düşünebiliriz, ancak samimi olmadığını düşünmeyiz.

Dünya Menfaati Aramamaları

a) Mal ve Zenginlik

Bu insanlar, Kur anin yalan söylediğini açıkça bilmelerine rağ­
men Müslüman’mış gibi davranıyor olsalardı, muhakkak bununla 
dünyevi bir menfaat kazanma gayesinde olmaları gerekirdi.

Oysa Medineli Müslümanlar (ensar) açısından bir örnek vere­
cek olursak İslam güçlendikten ve Mekke’nin fethinden sonra ye­
ni Müslüman olanlara, kalplerinin İslam’a ısınması için maddi yar- * 197



dımlarda bulunulmuştu. O kadar ki bir seferinde ensar, yeni Müs­
lümanların onlara tercih edilmesine gücenmişti.

Margoliouth, bu olayı şöyle anlatır: “Medineliler gerçekten adil 
bir muamele görmediklerini hissediyorlardı. Ve bu kızgınlıkları dile 
getirildi. Bu da tiyatro ile ilgili çok sevilen bir sahne olan âşıkların 
kavgalarının aşkın yenilenmesine yol açması ile sonuçlandı.198 Pey­
gamber, sadık ensarını topladı ve bu davranıştan duydukları memnu­
niyetsizlik nedeniyle üzüldü. Kendi sözlerinin Hz. Peygambere acı 
verdiği düşüncesi, yaptıkları hatanın izlerini kalplerinden sildi. En­
sar her şeyi Hz. Peygamber e borçlu olduklarını açıkladı. Peygamber 
de her şeyini onlara borçlu olduğunu memnuniyetle açıkladı. Her 
iki taraf da gözyaşlarına boğuldu ve yeni müttefiklerinden çok da­
ha büyük bir ödülle oradan ayrıldıklarını düşündüler. Eğer diğer­
leri, evlerine beraberlerinde bulunan koyun ve develerle dönüyor­
sa kendileri de yanlarında Tanrı’nın peygamberi ile eve dönecekler­
di. Böylece peygamber, bir kez daha altın ve gümüş yerine sözlerini 
kullandı ve bunu kabul ettirmekte zorlanmadı.”199

Armstrong, Hz. Peygamber’in ensarla olan konuşmasının içeri­
ğini şu cümlelerle aktarmaktadır: “Bu hayattaki güzel şeyleri Müs­
lüman olsunlar diye başkalarına verirken size İslam inancını tes­
lim ettiğim için rahatsızlık mı duydunuz? İnsanlar hayvan sürüleri 
alırken siz, Allah’ın elçisini aldığınız için üzüldünüz mü? Muham­
med’in nefsini elinde tutan Allah’a yemin olsun ki hicret, beni en- 
sardan biri yaptı. Eğer bütün insanoğlu bir yola ve ensar başka bir 
yola gitseydi ben ensarla giderdim. Allah ensarı, oğullarını ve oğul­
larının oğullarını korusun.”200

Bu, Hz. Muhammed’in (s.a.v.) vefatına yakın dönemde gerçek­
leşmiş bir olaydır. Bu olaydan, onların samimiyetlerini, mala karşı­
lık imanı tercih ettiklerini kavramak güç değildir.

198. Margoliouth’un bu pespaye üslubu için okuyucudan özür dilerim. Zaten 
onun mesleği, Efendimiz ve sahabeye sokak ağzıyla hakaret etmekten iba­
rettir. Böyle bir şahsın diliyle bu dini ispatlamak ise bize keyif vermektedir.

199. Margoliouth, Muhammed ve İslam’ın Yükselişi, s. 349; Emile Dermenghem,
Hz. Muhammed ve Risâleti, s. 370; Bodley, Hazreti Muhammed, s. 335.

200. Armstrong, İslam Peygamberinin Biyografisi Hazreti Muhammed (s.a.v.), 
s. 360.



104 • PEYGAMBERLİĞİN İSPATI

Emile Dermenghem, eserinin Medine dönemi bölümünde 
diyor ki: “Müslümanların ileri gelenleri, zorlu bir hayat yaşıyor­
lardı.”201

Medine döneminde olduğunu vurgulamamın sebebi, Müs­
lümanların, nispeten güçlendikleri döneme ait olmasıdır. Bu in­
sanlar, inandıkları din icabı, maddi menfaatten uzak, zühde daya­
nan bir hayat yaşıyorlardı. “Samimiyet Delilleri” bölümünde ön­
derleri olan Nebi’nin (s.a.v.) bu yaşantısına dair de bolca örnek 
vereceğiz.

Kadı Abdülcabbar şunları kaydetmektedir: “Ebû Bekir (r.a.) ha­
life seçilince, omzunda elbiseler olduğu hâlde sabah erkenden pazara 
gidip alışveriş yapıyordu. Resûlullah’ın (s.a.) ashabı toplanarak dedi­
ler ki: ‘O, Resûlullah’ın (s.a.) halifesi! Sabah erkenden gelmiş, pazar­
larda insanlarla alışveriş yapıyor. Halbuki onun müslümanların işle­
riyle meşgul olması gerekir. Eğer onun bu durumundan Arap sey- 
yidleri ve Acem kralları haberdar olurlarsa, sizi hakir görürler.’Bu­
nun üzerine ona geldiler, onunla bu konuda konuştular ve ona sert 
ve şiddetli bir söz söylediler.

O da, ‘Ben ailem için çalışıyorum. Onları ihmâl edersem onla­
rın dışındakileri de ihmâl ederim. Ben size emir olmayı istemedim. 
Ben vezir olmayı arzu ediyordum. Fakat siz bana biat ettiniz ve beni 
zorladmız.’Ebû Bekir’in onlarla konuşması bilinmektedir.

Bu toplantıları ve meclisleri düşün! Bunlarda, nübüvvetin her 
türlü kirden sâlim ve her türlü pislikten temiz olduğuna delâlet eden 
nice deliller ve alametler var!”202

Philip K. Hitti diyor ki: “Arap yarımadasının fatihi ve burayı 
sulh ve huzura boğan Halife Hz. Ebubekir, atalarına has sadelik ve 
tevazu içinde yaşadı. Kısa süren halifeliğinin ilk 6 ayı içinde, zevce­
si Hz. Habibe ile yaşadığı mütevazı evinin bulunduğu Sunuh semti 
ile başşehir Medine arasında her gün gidip gelmiş, o devirde devlet 
hemen hemen hiçbir gelire sahip bulunmadığından, hiç maaş alma­
mıştır. .. Halifeliğinden sonra en az bir müddet geçimini sağlamak

201. Dermenghem, Hz. Muhammed ve Risâleti, s. 188.
202. Kadı Abdülcebbar, Tesbitu Delâilun-Nübüvve, s. 1042.



amacıyla ticaretle meşgul olmuş vc bütün hayatı boyunca bir bede­
vi şeyhi gibi gösterişsiz bir hayat tutturmuştur.”203

Bu olay, Hz. Ebubekir’in, “dünya menfaati için inanmış görü­
nen birisi” olması gibi bir kurgu ile bağdaşmayacaktır. Koca bir ül­
kenin yöneticisi, ömrü boyunca Rasûlullah’ın (s.a.v.) peşinde -hâşâ- 
dünyalık için koşturmuş olsaydı halife olduğunda şatafat ve lüksten 
onu kim engelleyebilirdi? İleride, “Fetihlerin Ruhu”bölümünde bu­
raya alınabilecek çokça nakil olduğunu göreceğiz.

Ayrıca, Nebi’nin (s.a.v.) hayatta olduğu süre olan 23 yıllık dö­
nemde Hz. Ebubekir için görünürde hangi dünyevi menfaat var­
dır? O bu 23 yıl boyunca her şeyini Nebi (s.a.v.) uğrunda harcamış­
tır. Burada o, dünyevi olarak tamamen menfaatsiz görünen bir yatı­
rım yapmış gibidir. Bu hâli ile onun samimi olduğunu düşünmek­
ten başka bir çıkış olabilir mi?204

Armstrong diyor ki: “Ebubekir, boykot yüzünden tamamen bat­
mış, 40 bin dirhemlik sermayesi 5 bin dirheme inmişti... Ümeyye 
b. Halef, eskiden sadece Bilal’e güneşte eziyet edebilirken artık bu­
nu saygın bir tüccar olan Ebubekire de yapabiliyordu... Taym ka­
bilesi, artık Hz. Ebubekir’i koruyamıyor ya da korumak istemiyor­
du. Ubey b. Halef de ona istediği gibi eziyet ediyordu.”205

Montgomery Watt diyor ki: “Ebubekir’in servetindeki gerile­
menin, esas olarak Müslümanların muhaliflerinin çeşitli biçimlerde­
ki iktisadi baskılarından kaynaklandığı sonucuna varılabilir.”206

Hz. Ömer’in ve onun döneminde çoğunluğu sahabeden oluşan 
İslam ordularının, Hristiyanların bile dillerine destan olan, “dünya­
ya önem vermeme” konusundaki nakillerini, “Fetanet Delilleri” bö­
lümünde “Fetihlerin Ruhu” alt başlığında ele aldık.

Louis Massignon şöyle diyor: “Ebu Zer, zahidane hayatının ne­
ticesi olmak üzere, zamanının ileri gelen devlet ricalini ve bilhas-

203. Hitti, Siyasi ve Kültürel İslam Tarihi, s. 248.
204. Nebi’nin (s.a.v.) zaferi, dünyevi bakışla tahmin edilebilir değildi. İlerle­

yen sayfalarda bununla ilgili pek çok örnek göreceksiniz.
205. Armstrong, İslam Peygamberinin Biyografisi Hazreti Muhammed (s.a.v.), 

s. 192.
206. Watt, Hz. Muhammed Peygamber ve Devlet Adamı, s. 91.



sa Muâviye yi, mal biriktirmekteki hırsından dolayı cesaretle ten­
kit eder ve onlara şu ayeti okur: ‘Ey iman edenler, doğrusu haham­
ların ve rahiplerin çoğu, halkın mallarını haksız yollardan yerler ve 
insanları Allah'ın yolundan uzaklaştırırlar. Altını, gümüşü yığıp Al­
lah yolunda harcamayanlar var ya işte onlara acı bir azabın bekle­
diğini müjdele.’"’”207 208

207. et-Tevbe, 9/34.

208. Massignon, Ulam Tasavvufa s. 45 (Bu bölümde Massignon'un ilgili dö­

nem hakkındaki yargılarını tartışmak bu eserin konusu değildir. Bizim 

açımızdan, Ebu Zer'in zahidane yaşantısını ve siyasi çıkar beklentisiz dav­

ranışlarını itiraf etmesi kâfidir).
209. Cennetle müjdelenen on sahabiden birisidir. Ashabın en büyüklerindendir.
210. Nebi’nin (s.a.v.) ölümü akabindeki İslam fetihleri sonucu zenginleşme 

döneminde bu sözleri söylemiştir.

211. Dermenghem, Hz. Muhammed ve Risâleli, s. 208.

Emile Dermenghem, Uhud’da şehit olan Mus'ab b. Umeyr hak­
kında, Abdurrahman b. Avf’in209 şu sözlerini kaydediyor: “Mus'ab b. 
Umeyr benden daha hayırlı bir insan idi. Şehit oldu. Onu kefenle­
mek istedikleri zaman, sırtındaki cübbesi ona kefen olarak yetme­
miş, başını örttüklerinde ayakları çıkıyor, cübbeyi ayaklarına çektik­
lerinde başı açılıyordu. Ve bundan dolayı o, bu şekilde defnedilmiş- 
ti. Biz ise dünyada elde ettiklerimizi bol bol elde ettik. Ve dünya­
da ulaşılması gereken birçok şeye ulaştık.210 Ama şu an korkuyorum. 
Acaba cennet nimetlerinden dünyada bize verilen bu mallar ile bi­
ze verilmesi gerekenler erken mi verilmiş oluyor? Ve dünyada elde 
ettiklerimizi, acaba ahirettc elde edemeyecek miyiz?’ Hz. Peygam- 
ber’in eski arkadaşı, kadim bir mücahit, Abdurrahman b. Avf olup 
bitenler karşısında duygulanıp ağlamıştı.”211

Bu rivayet, zaferler öncesi fakirliğin derecesini göstermesi açı­
sından, o dönemde Müslüman olanların samimiyetini gösterir. Za­
fer sonrası oluşan durum hakkında Abdurrahman b. Avf’ın bakı­
şını göstermesi açısından, onun samimiyetine de delil olur. Böylesi 
örnekler çokça artırılabilir. Bu kadarı ile iktifa ediyoruz.

Tüm bu nakiller sahabenin dünyevi çıkar için Müslüman görün­
düğü gibi bir kurguyu bertaraf etmektedir. Onların samimi inanç sa­
hibi olduklarına işaret etmektedir. Bu samimiyet bize bir yorum me-



todu verecektir. Bunu ilerleyen sayfalarda sonuca bağlamadan önce 
diğer bir dünyevi menfaat çeşidi olan iktidar ve güç açısından tavır­
larını incelemek faydalı olacaktır.

b) iktidar ve Güç

Dünyevi kazanç, bazen mal şeklinde olurken bazen iktidar şek­
linde olur.

Biz bu insanların (sahabe neslinin) dünya malına karşı tavırla­
rını şekillendiren olgunun, samimi bir inanç olduğuna dair birkaç 
örnek verdikten sonra iktidara dair beklentilerini de inceleyebiliriz.

Önceki sayfalarda Hz. Ebubekir’in, kendi talebi olmaksızın ha­
life seçildiğine dair bir nakil zikretmiştik. İlk halifenin seçiminde 
yaşanan durum şöyle aktarılıyor.

Washington Irving diyor ki: “Ebubekir Müslümanlara, tek bir 
idareci altında kalma çağrısında bulundu ve aralarında seçim yapı­
labilmesi amacıyla Ömer ve Ebu Ubeyde’nin bu makama layık ol­
duklarını söyledi. Kendi taleplerinden ve rakipleri adına fedakârlık 
yapması topluluğu şaşırttı ve onların, Ebubekir’in gerçek erdemini 
görmelerini sağladı.”212

Hz. Ebubekir, görüldüğü üzere iktidarı talep etmemiş, bilakis 
başka sahabileri kendi adayı olarak göstermiştir. Buna rağmen yö­
neticilik onun olmuştur.

Ira M. Lapidus diyor ki: “Hiçbir özel yetkisi olmayan bir azın­
lık tarafından seçilen Hz. Ebubekir’in halifeliği, ertesi gün toplu­
mun tümü tarafından kabul edildi. Camideki konuşmasında kısa­
ca, Hz. Peygamber’in sünnetine tabi olacağını ve sünnete tabi ol­
mayı sürdürdükçe halkın da kendisine itaat etmek zorunda oldu­
ğunu söyledi.”213

Burada ilginç bir husus vardır: Hz. Ebubekir’in kabilesi güçsüz 
bir kabiledir. O hâlde bu siyasi iktidarı ona getiren güç, sadece Ne-

212. Irving, Muhammed'in Haleflerinin Hayatları, s. 17.
213. Lapidus, İslâm Toplamları Tarihi, s. 78.



bi (s.a.v.) yanındaki pozisyonudur. Lapidusün da işaret ettiği üze­
re, bir güce sahip olmamasına rağmen toplumun tümü tarafından 
kabul edilmesi, onun Nebi’ye (s.a.v.) olan yakınlığından başka bir 
şeyle açıklanamaz. O hâlde bu yakınlığı, bu denli önemli gören sa­
habe toplumunun bu dine samimiyetle inandığı çıkarımına rahat­
lıkla ulaşılabilir.

Hz. Ebubekir, siyasi menfaatin dinî menfaat ile çatıştığı düşü­
nülen anların tamamında dini tercih etmiştir. Bu onun iktidar pe­
şinde koşan birisi olmadığını göstermesi açısından kıymetlidir.

Hz. Ebubekir’in Ridde214 olaylarındaki tutumu ise şöyle akta­
rılıyor:

214. Ridde: Nebi’nin (s.a.v.) vefatı sonrası, bazı Arap kabilelerin dinden dön­

mesi ve siyasi isyan faaliyeti başlatmaları hadisesi. Bu isyancılar, zekât ver­
meme hususunda Hz. Ebubekire karşı direnmişlerdir.

215. Dozy, İslam Tarihi, s. 145.

216. Irving, Muhammed’in Haleflerinin Hayatları, s. 214.

Reinhard Dozy diyor ki: “Ebubekir istemiş olsaydı,zekâttan on­
ları bağışlayacak olsa, beş vakit namaz kılmayı sürdüreceklerini bil­
diren kabilelere, biraz hoşgörülü davranarak onların desteğini hiç ol­
mazsa tarafsızlıklarını sağlayabilirdi. Bu uzlaşmayı kabul etmesi için 
İslam’ın ileri gelenlerinin önerilerini, Ebubekir geri çevirdi. ‘Müs- 
lümanbk bir bütündür. Tek parça ve bölünmesi imkânsız bir kanun 
tanır. Emirlerden birini yerine getirip diğerlerini yapmamak kabul 
edilemez.’diye yanıtladı."2”

Hz. Ebubekir koca bir isyanı, belki tek bir sözle bastırabilirdi 
ya da yalan bir sözle vakit kazanabilirdi. Oysa İslam’ın kırmızı çiz­
gisini çiğnetmeyi, dinî açıdan doğru bulmamıştır.

Hz. Ömer’in vefatı, yaralanmasından üç gün sonra olmuştur. 
Bu sürede sahabe tarafından, oğlunu yerine halife tayin etmesi tek­
lif edilmiştir.

Washington Irving, bu hususla ilgili olarak şunları kaydediyor: 
“Hz. Ömer’e,oğlu Abdullah’ı yerine tayin etmesini önerdiler. O, bu­
na karşılık olarak ‘Ömer’in ailesinden Ömer yeter, daha fazlasına ge­
rek yok.’cevabını verdi.”216



Hz. Ömer, gerçekten de tüm tarihî kaynakların ittifakı ile oğlu­
nun, halife adayı olan ve kendisinin belirlediği altı kişi arasına gir­
mesine müsaade etmedi. Yukarıdaki ifadede açıklandığı gibi o, yö­
neticiliği sadece mecburiyetten dolayı yapılan, talep edilmemesi ge­
reken bir iş gibi görüyordu. Bu, onun samimi olduğunu gösterme­
ye kâfidir.

Wellhausen in beyanına göre: “Ömer b. Hattab, taassup numa­
rası yapanlar gibi sinsi, sessiz biri değildi. Fakat hakiki olarak Al­
lah’tan korkardı ve hiçbir suretle de hesapsız, düşüncesiz değildi.”217

Hz. Osman’ın vefatı ile sonuçlanan, Medine dışından gelen ca­
hillerin ortaya çıkardığı isyan hareketi ele alınırken de benzer iti­
raflar yapılmıştır.

Mesela Hodgson şunları söyler: “Osman’ın evini bastılar ve onu 
katlettiler. Tıpkı Ebubekir’in ve Ömer’in iktidarları gibi Osman’ın 
iktidarı da sadece dinsel saygınlığa dayanıyordu. Bu yüzden bir ta­
ne bile kişisel koruması yoktu.”218

Hz. Osman’ın, sadece siyasi iktidar peşinde koşan biri olmadığı 
da böyle algılanmadığı da bu itiraftan kolayca anlaşılmaktadır. Öte 
yandan, “Onun koruması dahi yoktu.” ifadesi, onun hem cesaretini 
hem samimiyetini hem de siyasi hesaplar içerisinde olmadığını gö­
rebilmek adına son derece mühimdir.

Washington Irving’in Hz. Ali hakkındaki itirafı ise şöyledir: 
“(O), dinî şevkini peygamberin en yakınında olmasından almıştı. 
Son anına kadar tüm sadeliğiyle onu örnek almıştı.”219

Bizzat oryantalistlerce yapılan bu itiraflar, sahabenin Hz. Mu- 
hammed’e (s.a.v.) samimiyetle bağlandığını gösteren birkaç numu­
neden ibarettir.

Leone Caetani, sahabenin Muhammed’e (s.a.v.) karşı tavrını şu 
sözlerle ifade etmektedir: “(O), ashab ile devamlı surette temasta bu-

217. Wellhausen, Arap Devleti ve Çöküşü, s. 46 (Burada taassup kelimesi, mü­
tercim hatası olabilir. Bununla, dindarlık manasını kastediyor olmalıdır. 
Ancak taassup Türkçede bu anlama gelmez).

218. Hodgson, İslam'ın Serüveni, s. 273.
219. Irving, Muhammed’in Haleflerinin Hayatları, s. 269.



lundu. Kendisini tekmil kusurlarıyla olduğu gibi gösterdi. Buna rağ­
men onu yine sevdi 1er. Takdir ve taziz ettiler. Sözlerine, sûret-i kafiy- 
\x?dc (kesin bir şekilde) inandılar vc itaat gösterdiler.”220

Bağlılıklarını Gösteren Bazı Münferit Olaylar

Şimdi aktaracağım hadis çok uzun olduğu için tamamını nak­
letmeyeceğim. Hadisin tam metnine ulaşmak isteyenler, “İfk hadi­
si* diye araştırıp oradan okuyabilirler.

Hz. Ebubekir (r.a.),Mistah isimli sahabiye maddi yardımda bu­
lunuyordu. Ancak bu kişinin, Hz. Aişe’ye atılan zina iftirasına katıldı­
ğı yönündeki haberler üzerine Hz. Ebubekir, Mistah’a bir daha yar­
dım etmeyeceğine dair yemin etti. Bunun üzerine inen ayet-i celile:

‘İçinizden varlık ve servet sahibi kimseler yakınlarına, düşkün­
lere ve Allah yolunda hicret edenlere (kendi mallarından bir şey) 
vermeyeceklerine yemin etmesinler. Onlar affetsinler, vazgeçip iyi 
muamelede bulunsunlar. Allah’ın sizi bağışlamasını arzu etmez mi­
siniz? Allah çok bağışlayandır, çok merhamet edendir.”221

Bu ayet indikten sonra Hz. Ebubekir yemininden dönüp ke­
faret verdi. Oysa böylesi bir affediş, cahiliye Arap ahlakında aşağı­
lık bir davranış olarak görülürdü. Bunu ileride detaylıca anlataca­
ğız. Onlara göre kötülüğe daha fazlası ile mukavemet, güce yaraşan 
izzetli bir kişinin tavrıydı.

Kendinizi Hz. Ebubekir’in yerine koyarak düşünün; yardım et­
tiğiniz kişinin ismi, kızınızın iffetine atılan bir iftiraya karışıyor. Bu 
durumda öfkenize hâkim olabilir misiniz?

220. Caetani, İdam Tarihi, c. 2, s. 466.
221. en-Nûr, 24/22.



îşte Hz. Ebubekir bunu başarmıştır. Bu, onun Kur’an’a olan tes­
limiyetini ve İslam’a bağlılıktaki samimiyetini göstermektedir.

Ebu Hureyre (r.a.) şöyle demiştir: “Bir adam Hz. Peygambere 
(s.a.v.) gelerek ‘Ben açım.’ dedi. Allah’ın Rasûlü (s.a.v.), hanımla­
rından birine haber yollayıp yiyecek göndermesini istedi. O da, ‘Se­
ni peygamber olarak gönderen Allah’a yemin ederim ki evde sudan 
başka bir şey yok.’ dedi. Sonra diğer bir hanımına haber gönderdi. 
O da aynı cevabı verdi. Nihayet tüm hanımları aynı cevabı verin­
ce, ‘Bu gece bu adamı kim misafir edecek?’ diye sordu. Bunun üze­
rine ensardan biri dedi ki: ‘Ya Rasûlallah, ben misafir ederim.’ Son­
ra onu evine götürdü ve hanımına, ‘Peygamberin misafirine yemek 
hazırla.’ dedi.”

Başka bir rivayette, “Evde yiyecek bir şeyler var mı?” diye sordu. 
Hanımı, “Hayır, sadece çocukların yiyeceği kadar bir şey var.” de­
di. Ensardan olan sahabi, “Öyleyse çocukları bir şeylerle avut. Sof­
raya gelmek isterlerse onları uyut. Misafirimiz içeri girince lamba­
yı söndür, ona kendimiz de yiyormuşuz gibi gösterelim.” dedi. Sof­
raya oturdular. Misafir karnını doyurdu, onlar ise aç yattılar. Sabah­
leyin o sahabi, Peygamber’in (s.a.v.) yanına gitti. Onu gören Rasû­
lullah (s.a.v.) şöyle buyurdu: “Bu gece yaptıklarınızdan dolayı Al­
lah sizden razı oldu.”222

Bir diğer hadise Ebu Talha’nın bahçesini infak etmesiyle ilgi­
lidir:

Emile Dermenghem bu mevzuda diyor ki: “Medineli Müslü- 
manlardan Ebu Talha, şehirde en çok hurma bahçeleri olan birisiy­
di. Hz. Peygamber’in de sık sık gidip geldiği, sık sık gidip tatlı su­
yundan su içtiği güzel bir bahçesi vardı. Ebu Talha onu çok sever­
di. Ebu Talha bir gün Kur’an-ı Kerim’in şu sözlerini işitmişti: ‘Sev­
diklerinizden infak etmedikçe gerçek iyiliğe ulaşamazsınız.’223 Bu­
nun üzerine, bahçesini infak etmek istediğini Rasûlullah’a bildirdi.”224

Yine, Hudeybiye Barış Anlaşması’nda Mekke’yi temsil eden el­
çinin, Kureyşlilere aktardığı şu sahabe tablosunu Ingiliz oryantalist

222. Buhari, “Menâkıbu 1-Ensâr”, 10; Müslim, “Eşribe”, 172.
223. Âl-i İmrân, 3/92.
224. Dermenghem, Hz. Muhammed ve Risâleti, s. 306.



Bodlcv şöyle naklediyor: “Bu adamlar, reislerinin, içinde ellerini yı­
kadığı bir çanak suyu almak için birbirlcriyle dövüşüyorlar, o suyu 
içiyorlar, onu yaralan sararken ve yıkarken kullanıyorlar. Onlar na­
zarında Muhammed’in vücuduna dokunan her şey, mukaddes te­
lakki ediliyor. Bir insana karşı böyle muamele edilmesi, Kurcyşli- 
1er için yeni bir şeydi. Ve onların üzerinde derin bir tesir bıraktı.”225 

Naklettiğimiz tüm bu hadiseler, sahabilerin İslam dinine, sami­
mi bir şekilde inandıklarını göstermektedir.

Nihai Yargı

Turn bu nakillerden kolayca anlaşılabilecek olan, sahabe toplu­
luğunun, geleceği belli olmayan dünyevi bir menfaat için böylesi- 
ne ağır ve peşin zulümlere katlanmayacağıdır. İnsan topluluklarının 
davranışları böyle değildir. Bilakis onlar, dünyevi beklentiden uzak 
bir şekilde samimi bir inançla Hz. Muhammed’in (s.a.v.) peşinde 
giden kişilerdi. Daha sonra, beklenmeyen dünyevi kazanç geldiğin­
de bile onlar dünyaya meyletmediler. Bu insanların samimiyeti gü­
neş gibi açıktır.

Maxime Rodinson diyor ki: “Bütün bu insanlar, sonuna kadar 
Allah’a inanmakta, Peygamberin daima berrak düşüncesinden çı­
kan talimatlara hiç itirazsız uymaktadırlar.”226

Leone Caetani diyor ki: “Müslüman propagandasının başlan­
gıcının, hiçbir yalancılık kastına kapılmayan, yalnız hakikat-i kus- 
va (nihai gerçek) hakkında derin bir itikat (inanç) ile hareket eden 
dindar bir ruhun, namuskârane (namusluca) ve samimi inkişafından 
(gelişiminden) ve Peygamberdeki ibtida (öncelikle) kendi kendisi­
ni, sonra da dostlannı ve taallukatını (yakınlarını) ve bütün millet-

225. Bodley, Allah'ın Resulü Hazreti Muhammed (s.a.v.), s. 273, 275.
226. Rodinson, Muhammed, s. 261 (ifadedeki “peygamber” ibaresi okuyucu­

yu yanıltmasın. Yazar ateisttir ve bunu eserinin girişinde yazmıştır. Ter­
cümede bu şekilde çevrilmiş olma ihtimali yüksektir. Oryantalist eserle­
rin mütercimleri, sıklıkla saygıyı koruma açısından “Muhammed” ifade­
lerini “Hz. Muhammed"ya da “Hz. Peygamber” şeklinde çevirirler).



taşlarını, o tamamen müstağrak bulundukları (içine batmış olduk­
ları) müşriktik dalaletinden (sapkınlığından) kurtarmak emel-i sa- 
mimiyesinden (samimi amacından) ibaret bulunması keyfiyetini is­
pata bol bol kifayet eyleyeceğini göstermiş oldu.”227

T. W. Arnold, sahabeyi kastederek diyor ki: “(Onların), daha 
sonraları devlet adamlığı ve kumandanlık yaptıkları yıllarda, İslam 
fetihlerinin en zor anlarında sergiledikleri tavırlar, Hz. Muham­
med’in vazettiklerinin, verimli toprağa ekildiğinin ve ortaya en üst 
kalitede bir insan topluluğu çıkardığının muhteşem ve reddedile­
mez bir ispatı olmuştur. Onlar, ezbere bildikleri kutsal Kur’an’ın ha­
dimleri (hizmetçileri), Peygamber’in söz ve nasihatlerinin hatırası­
na kıskançlık derecesinde sadık koruyucular ve Muhammed’in ma­
nevi mirasının emanetçileri olmuşlardır.”228

Sahabenin bu samimiyeti, bize iki hususu göstermektedir:

1. Kur’an tahrif edilseydi bu insanlar, uğrunda onca fedakârlık­
ta bulundukları bu Kitab’ın tahrifine asla sessiz kalmazlardı. 
Her ne pahasına olursa olsun orijinal metnin güvenilirliğini 
sağlamaya çakşırlardı.

2. Kur’anda, o güne ait açıkça anlaşılabiBr bir bilgi hatası ol­
saydı bu insanlar Kurandaki o hatayı bulurlardı. Ve samimi 
bir şekilde bunca fedakârlığı yapmaları beklenmezdi.

Sahabelerle ilgili tüm bu söylediklerimiz ve sahabe samimi­
yeti üzerine aktardıklarımız bize yorum güvenilirUği sağlayacaktır.

Bir İtiraz

Şöyle bir itiraz gelebilir: “Bazı insanlar bir şeylere inandıkların­
da, deliler gibi olurlar ve hata olduğunu anlasalar dahi körleşirler.”

Bu itiraz bir ölçüde makuldür. Belli insanlar açısından da ge­
çerli olabilir. Ancak, çok geniş toplulukların böyle olmadığı açıktır.

227. Caetani, İslam Tarihi, s. 362.
228. Arnold, İslam'ın Tebliğ Tarihi, s. 67.



İçinde her çeşit insanın bulunduğu koca bir topluluğun, hep birlikte 
sağduyudan uzaklaşacağı beklenmez. Ayrıca böyle bir iddianın,gün 
geçtikçe güçlenmesinden ziyade, zayıflaması beklenir.229

Sorgulama Olgusu

Önemli bir husus var ki o da şudur: Biz sahabenin ilk bakışta 
gerçeğe muhalif görünen meselelerde sarsıntı yaşadıklarını ve bugün 
moda tabirle “sorguladıklarını” metinlerin içerisinden rahatça anla­
yabiliriz. Ayrıca bu yaptığımız çıkarım da bu hadislerden daha önce 
uzunca temellendirdiğimiz “ikincil delil mantığı”nda çıkarılmıştır.

Zira bu olaylar, sahabenin sorgulaması vb. bağlamında hiç kul­
lanılmamıştır. Bu hadisleri, bahsettiğim bağlamda kullanarak delil 
getiren birine henüz rastlamadım. Oysa söz konusu metinler bu­
nun için uydurulmuş olsaydı, muhakkak bunu yapanlar tarafından 
bu yönde delil kılınmaya çalışılırdı.

Ebu Hureyre’den nakille -bu hadisin başka varyantları da var­
dır- şöyle rivayet edilmiştir: “Biz Rasûlullah ile beraber Hayber Sa- 
vaşı’nda bulunduk. Kendini İslam’a nispet eden bir adam vardı, 
Rasûlullah onun hakkında bize, ‘Bu, cehennem ehlindendir.’ dedi. 
Savaş başladığında adam çok şiddetli savaştı. Yaralandı. Bunun üze­
rine: ‘Ya Rasûlullah, senin “Cehennem ehlindendir.” dediğin adam 
çok şiddetli savaştı, yaralandı ve öldü.’ denildi. Rasûlullah, ‘Ateşe! 
dedi.”

Ebu Hureyre diyor ki: “Neredeyse bazılarımız şüpheye düşecek­
ti. Daha sonra,‘O ölmemiş ama şiddetli yaralanmış.’ şeklinde bir ha­
ber geldi ve o,bu yarasının acısına dayanamayarak kendini öldürdü.”230

Rasûlullah (s.a.v.) meşhur hadisi, “Allah dilerse bu dini facirle 
de destekler.” sözünü bu rivayetin sonunda söylemiştir.

Bu hadiste berrak bir mucize vardır. Ancak incelediğimiz bö­
lümde aktarmak istediğim şey, bu mucizeden ziyade “Neredeyse ba-

229. “Samimiyet Delilleri” bölümünün “Nihai Yargı” alt başlığında Batık or­
yantalistlerden de bu bağlamda çokça nakil yapılacaktır.

230. Buhari, “Cihad”, 3060; Müslim, “İman”, 111.



zılarımız şüpheye düşecekti.” kısmıdır. Onlar belli bir süre hata gi­
bi görünen bir bilgi ile karşılaştıklarında bu reaksiyonu vermişler­
di. Demek ki bırakınız Kur’an’da okunan hatalı bir bilgiyi, Hz. Mu­
hammed’in (s.a.v.) ağzından bir hata duysalardı dahi bu iş onları dü­
şünmeye sevk edecekti.

Yine Hz. Ömer, Hudeybiye’de, Hz. Muhammed’in (s.a.v.) rü­
yası o an doğru çıkmıyor gibi göründüğünde, oldukça insani ve do­
ğal bir reaksiyon vererek şöyle sormuştu:

“Sen bize Allah’ın yardım edeceğini, gidip Kabe’yi hep beraber 
tavaf edeceğimizi vaat etmiş değil miydin?”

Hz. Muhammed (s.a.v.), “Evet, vaat etmiştim. Ancak bu yıl gi­
dip tavaf edeceğimizi söylemiş miydim?” diye soruya soruyla muka­
bele edince, Hz. Ömer “Hayır!..” demişti.231

Velev ki rüya -hâşâ- hatalı çıksaydı ve sonraki sene de hacce- 
demeselerdi ne olurdu?..

Biz buradan şunu rahatlıkla anlıyoruz: Sahabe efendilerimiz, 
gerçekten Kur’andaki bilgilerin doğruluğu konusunda önemli bir 
kriterdir. Zira onlar -hâşâ- akıllarını hiç kullanmayan kişiler değil­
lerdi. Açıkça bir hata ya da yanlış yakalasalardı bunu dile getirirler­
di. Çünkü bu din için -daha önce de aktardığımız üzere- çok büyük 
fedakârlıklarda bulunuyor ve samimiyetle çalışıyorlardı. Her insan, 
kendisi için çokça mesai harcadığı ve fedakârlıklarda bulunduğu şe­
yin doğru olmasını bekler.

Bir başka örnek miraç hadisesinde yaşanmıştır.

Leone Caetani diyor ki: “Müslümanların içinde de bazıları, 
Muhammed’in bu akıl ermez iddiasına (miraca çıktığı iddiasına) 
karşı tereddüde düşmüşlerdi. Müslümanların en sadıklarının bile 
itimatları sarsılmıştı. Ne karar vereceklerini bilmiyorlardı. O zama­
na kadar gayet sağlam ve sıkı olan İslamiyet kitlesini, umumi bir te­
reddüt sarsıyordu.”232

231. Hudeybiye ve Fetih suresi “Fetanet Delilleri” bölümünde müstakil ola­
rak anlatıldı.

232. Caetani, İslam Tarihi, c. 1, s. 498; Margoliouth, Muhammed ve İslam'ın 
Yükselişi, s. 125.



11* • VFVC. \MHFRl.1C.tN İSPATİ

Reinhart Dozy miraçtan bahsederken diyor ki: “Ne var ki kar­
şıdan, bu durumu gülünç buldular. Dahası, müminler de bu muci- 
zcvi şüphevle karşıladılar. Muhammed’in bir yalancı olduğu düşün­
cesiyle kimileri onun çevresinden uzaklaştı.”233

Emile Dermenghem ise konuyla ilgili şunları kaydediyor: “Er­
tesi çün sabahleyin Hz. Peygamber, bir gece öncesinde gördüğü ve 
yaşadığı isra ve miraç olayını, amcası Abbas ile amcasının kızı Um- 
mü Hânî’ye anlattı. Onlar Hz. Peygamber e, bunu kimseye anlatma­
masını, bu anlattıklarını kimseye açmamasını tavsiye ettiler. Çün­
kü en yakın arkadaşları bile böyle bir hikâyeye inanmayabilirlerdi. 
Düşmanlarıysa onunla alay etmek için bunu bir fırsat olarak değer­
lendirirlerdi.

Buna rağmen Hz. Peygamber, Rabbinden kendisine vahyedile- 
ni asla gizlememeye ve bunu mutlaka insanlara ulaştırmaya görev­
li olduğunu ifade etikten sonra Kâbe’nin civarına gitti. Orada iba­
det ederken Ebu Cehil yanından geçip kendisine, yeni bir haber alıp 
almadığını sordu. Rasûlullah, Ebu Cehil’e, bir gece öncesinde Ku­
düs’e nasıl gittiğini ve oradan semavata nasıl yükseltildiğini anlatın­
ca Ebu Cehil, ‘Demek dün gece gittin ve geri döndün öyle mi?’di­
ye onunla alay etti ve ‘Bu söylediklerini, diğer Kureyşlilere anlatman 
için onları yanına çağırayım mı?’deyince Hz. Peygamber,‘Evet!’de­
di. Bunları aktardı.

Daha sonra Hz. Peygamber, etrafında toplananların hâline bak­
tığında büyük hayretler içerisindeydi. Onlardan bir kısmı kölelerdi. 
Ellerini başlarına koyup düşünmeye başladılar. Onlardan bir kısmı, 
Hz. Peygamberi yalancılık ve delilikle suçlamaya başladı. Bazıları­
nın imanı âdeta sarsılıyordu. Ve hele müşriklerden birileri, özellik­
le Ebubekir’in aklını çelmeye çalışarak ona, Peygamber’in neler an­
lattığını duyup duymadığını sordu.”234

.Miraç hadisesinin varlığı, elbette dinden çıkmayı gerektirecek 
bir olgu değildir. Zaten o dönemdeki Müslümanların çoğunluğu da 
böyle algılamıştır. Ayrıca konumuz, miraç hadisesinin detayları üze-

233. Dozy, İslam Tarihi, s. 115.
234. Dermenghem, Hz. Muhammed ve Risâleti, s. 166. Benzeri anlatılar için 

bkz. Hodgson, İslam in Serüveni, s. 221.



rine konuşmak değildir. Biz burada, o dönemdeki insanların, popü­
ler tabirle “sorguladıklarını” göstermeye çalışıyoruz.

Eğer bazı insanlar, imkân dairesinde olmasına rağmen gözle 
görmedikleri olağanüstü şeyden dolayı dinden çıkıyorlarsa diğer an­
latılanlar da anlaşılabilir açık yalan olsaydı çok daha öncelikle din­
den çıkmaları beklenirdi.

Bu, insanların hiçbir akli faaliyet yürütmeden inandıkları söy­
leminin bir mitleştirme olduğunu göstermesi açısından önemlidir.

Buradaki dinden çıkmalar, görünmeyen metafizik bir anlatı 
üzerinden iken, görünür dünyaya ait ve herkesin bilebileceği hata­
lı bir anlatıda çok daha büyük dinden çıkma hadiselerinin olacağı­
nı kolaylıkla anlarız. Bu da bize, Kur’an’ı tarihî veri olarak kullan­
ma konusunda oldukça önemli bir kapı aralayacaktır.

Bodley’in şu nakli, meselenin anlaşılabilmesi için son derece 
önemlidir: “Dine davet ettiklerimin içinden, tereddüt ve şaşkınlık 
göstermeyen hiç kimse çıkmadı. Sadece Ebubekir müstesna.”235

Sahabilerin ihtida öykülerinde bunları görmek kolaydır. Ger­
çekten onlar, aynen bizim gibi belli bir süreç sonrasında iman edi­
yorlardı. O hâlde aynen bizim gibi apaçık bir hata ya da yalan bilgi, 
onların dinden çıkmasına sebebiyet verirdi.

Hz. Ebubekir’in bu özel tavrı da Hz. Muhammed’i (s.a.v.) en iyi 
tanıyan kişi olmasından kaynaklanmaktadır. O, Hz. Muhammed’i 
(s.a.v.) haberini en kolay değerlendirebilen kişiydi. Çünkü Hz. Mu­
hammed’i (s.a.v.) en iyi o tanıyor ve onun yalan bir haberle gelmeyece­
ğini en iyi o anlıyordu. Onun bu imanı, bazı oryantalistlerin tasvir et­
meye çalıştığı gibi -hâşâ- niteliksiz, saf biri olmasından kaynaklanmı­
yordu. Bu vehmi defetmek için aşağıdaki satırları okumak yeterlidir.

T. W. Arnold diyor ki: “Ebubekir, sağlam karakteri, zekâsı ve 
yeteneği sebebiyle herkes tarafından hürmet gören, varlıklı bir tüc­
cardı. İslam dinine girdikten sonra servetinin büyük bir kısmını, 
Hz. Muhammed e iman etmeleri sebebiyle efendileri tarafından iş­
kence gören Müslüman köleleri satın alarak kurtarmaya harcadı.”236

235. Bodley, Hazreti Muhammed, s. 75.
236. Arnold, İslam in Tebliğ Tarihi, s. 31.



Leone Caetani ise şöyle diyor: “En mühim ihtida, (Ebubekir b 
Ebu Kuhafc’nin) İslamiyet’i kabul etmesi olmuştur. Sonra kendisine 
sıddîk denilmişti. Ebubekir, Kureyş arasında en çok sevilen ve hür­
met gören Kureyş cnsabına237 en çok vâkıf olan hayır sahibi bir tüc­
car idi. Mekke ailelerinin kadim tarihlerini, eski zamanlardaki bü­
tün iyilikleri ve fenalıklarıyla bilirdi. Ahlak-1 hasenesi (güzel ahla­
kı) vardı. İffet ve hikmeti o kadar maruftu (bilinirdi) ki, kabilesin­
den birçok kimseler sık sık kendisini görmeye gelirler, kendi işleri­
ne dair rey (görüş) sorarlardı.Ticaret işlerinde ve mesâil-i umumiy- 
yede (toplumsal işlerde) büyük bir vukufu vardı.”238

Bu tarz rivayetlerde sıkça gördüğümüz gibi, sizler haberler ve 
bilgiler hatalı çıksa nasıl problem yaşayacaksanız sahabe de öyleydi. 
Onlar da sizin gibi sorguluyor, fedakarlıklar yapıyor ve tüm yaptık­
larının doğru bir şey için olmasını bekliyorlardı. O hâlde, “Kuranda 
herkesin bilebileceği açık bir yanlış ya da hata olsaydı bu, problem 
oluştururdu. O hâlde açıkça gerçeğe muhalif bilgiler, Kur’anda veri­
lemez ve o günkü ortama dair o toplumca anlaşılabilecek tarihî bil­
gi yanlışları olamaz.” yargısına varabiliriz.

Örneğin:

“Biz bu Kur’an ı sana vahyetmekle, en güzel kıssaları gerçek bir 
haber (kıssa) olarak sana aktarıyoruz. Oysa sen, daha önce bundan 
haberi olmayanlardandın.”239

Şimdi biz bu ayette bir tarihî bilgi ile karşılaşıyoruz. Bu bilgi 
yanlış olabilir mi? Biz, Kur’an’ın nazil olduğu ortam düşünüldüğün­
de, bunun mümkün olamayacağını söyleriz.

Eğer Hz. Muhammed (s.a.v.) 40 yaşından önce bu kıssaları bi­
liyor ve Mekke ortamında anlatıyor olsaydı sahabeler bundan haber-

237. Ensab: Arap literatüründe kabilelerin soyunu inceleyen ilim dalı için kul­
lanılan bir terim. Bkz. TDlk İslam Ansiklopedisi,“Y.nsîfc)' maddesi.

238. Caetani, İslam Tarihi, s. 392.
239. Yûsuf, 12/3.



dar olurlardı. İlk Müslüman olanlar, en yakın arkadaşlarıydı. Onlar 
pek çok fedakârlıkta bulunuyor ve samimiyetle inanıyorlardı. Ayrı­
ca, zahiren hatalı gibi görünen konularda dinden çıkmalar oluyor­
du. O hâlde bu bilgi hatalı olsaydı Kur’an’da açıkça bir hata ve yala­
nın olduğunu anlayan sahabeden, dinden çıkma tepkileri olmasını 
beklemeliydik. Hatta böyle açık bir hatanın dinin sonunu getirme­
sini beklerdik. Oysa Kur’an’da defalarca tekrarlanan bu bilgi, böyle 
bir şeye sebebiyet vermemiştir.

Kitap boyunca bu yorum metodunu sık sık kullanacağımız için 
böyle uzun bir temellendirmede bulunduk.

MEKKE MÜŞRİKLERİNİN SESSİZLİĞİ

Aslında sahabeninkine benzer bir durum Mekke müşrikleri, Ya- 
hudiler ve münafıklar açısından da geçerlidir. Açık ve anlaşılır bir 
yalan beyan Kur’an’da olsaydı, tüm müşrikler bunun propagandası­
nı yapmakta yarışırlardı.

Margoliouth diyor ki: “İslam’ın, yapısı gereği polemikçi oldu­
ğu asla unutulmamalıdır.”240

Ayrıca yine bu mesaj, Mekke’de müşriklerin Medine’de Yahu­
di ve münafıkların düşmanlığı altında gelişti. O hâlde, düşmanlık­
tan hiçbir zaman kurtulamamış bu kitapta, hatalı bir tarihî veri ol­
saydı muhakkak itiraz beklerdik.

Örneğin, az önce zikrettiğimiz Yusuf suresinin 3. ayetindeki, 
“Sen bu kıssaları daha önce bilmiyordun.” ifadesi üzerine düşünecek 
olursak Margoliouth de dediği gibi: “Eğer Peygamber, Hristiyan ve 
Yahudilerin kitaplarında yazılan hikâyeleri anlatmış olsaydı, rakip­
leri, hocasının adını söyleyip kaynakları gösterirlerdi.”241

Onlar, çok daha ufak konuları bile propaganda meselesi hâline 
getiriyorlardı. Kur’an ise onların bu tarz itirazlarını görmezden ge­
len bir eser değildir. Bilakis, itirazların üzerine giden bir yapısı var-

240. Margoliouth, Muhammed ve İslam'ın Yükselişi, s. 117.
241. Margoliouth, Muhammed ve İslam'ın Yükselişi, s. 130.



dır. Aslında Kur’an ı bir defa dikkatle okumuş olan için bu husus 
oldukça açıktır. Vine de biz, onların itiraz ettikleri ve bu itirazların 
Kur’an tarafindan nakledildiği birkaç örnek vereceğiz:2'’2

“İnsanlardan bir kısım sefihler,‘Onları şimdiye kadar yöneldik­
leri kıbleden vazgeçiren sebep nedir?’ diyorlar.”243

“İnkâr edenler ise ‘Allah, misal olarak bununla neyi kastedi- 
wr?' derler.”244 *

“Dediler ki: ‘Üzerine melek inmeli değil miydi?’245 Şayet me­
lek indirseydik iş bitirilmiş/kıyamet kopmuş olur ve onlara süre ve­
rilmezdi.”246

“Onlar, kardeşleri için: ‘Bize itaat etselerdi öldürülmezlerdi.’de­
diler. De ki: ‘Eğer doğru sözlü iseniz, ölümü kendinizden savın.”247

242. İlgili ayetlerin detaylı tefsiri, ayrıca çalışma gerektirmektedir. Biz, Kurana 
vukufiyeti düşük bir okuyucu için sadece kısa açıklamalarda bulunmayı 
yeterli gördük.

243. el-Bakara, 2/142. . f '
244. el-Bakara, 2/26. Ayet-i celile, Allah Teâlâ’nm bir sivrisineği misal vermesi 

üzerine inmiştir. Yahudiler; “Allah, sivrisinek gibi önemsiz şeylerden mı 
bahseder?” gibi bir itirazda bulunmuşlardır. Ayet uzundur ve “Allah biı 
sivrisineği misal vermekten çekinmez..şeklinde başlamaktadır.

245. Yanında, görünür bir melek olması gerektiğini kastediyorlar.
246. el-En âm, 6/8.
247. Âl-i İmrân, 3/168.



öl iX* JjL* GUI iüj Si ijju ute’ı 
o-J^ı ıL

“Onlara ayetlerimiz okunduğunda: ‘Duyduk. Dilesek bunun bir 
benzerini biz de söyleyebiliriz. Bu öncekilerin masallarından başka 
bir şey değildir.’ dediler.”248

“Hani sana, ‘Şüphesiz ki Rabbin, bütün insanları kuşatmıştır.’ 
demiştik. Sana gösterdiğimiz rüyayı249 (İsra, Miraç hadisesini) ve 
Kur’an’da lanetlenmiş ağacı, yalnızca insanlar için fitne kıldık. Biz, 
onları korkutuyoruz. Fakat (bu), onların haddi aşmalarından başka 
bir şeylerini artırmıyor.”250

“Derler ki: ‘Şayet doğru söylüyorsanız vadettiğiniz (azap) ne za­
man? (Gelsin de görelim!)”251

“Var güçleriyle Allah’ın ölen kimseyi diriltmeyeceğine dair ant 
içtiler.”252

248. el-Enfâl, 8/31. (Onların bu iddialarını “Mucize” bölümünde, “Belagat” 
alt başlığı içerisinde ele alacağız.)

249. Bu ayetteki rüya, “düş” anlamında olmayıp dış dünyada görülen şey an­
lamındadır.

250. el-İsrâ, 17/60. Burada müşrikler, “Cehennem sıcağına bir ağaç nasıl 
dayanabilir?” gibi itirazda bulunmuşlar, Kur’an da bu itirazı cevapla­
mıştır.

251. el-Enbiyâ, 21/38.
252. en-Nahl, 16/38.



iiı eJü isjjı likî öj ^j'j r»!5

“Seni gördüklerinde, yalnızca seni alaya alıyorlar (ve diyorlar ki): 
‘Allah, göndere göndere bunu mu Rasûl olarak gönderdi?

Si^iııîi JŞİ ıpûj
“Dediler kİ: *Bu Kur*an*ın, iki beldenin büyüklerinden birine in­

mesi gerekmez miydi?”253 254

253. el-Furkân, 25/41.
254. ez-Zuhnıf, 43/31.
255. el-Müddessir, 74/31.
256. es-Scbe’, 34/35.

V?ı * fiV üik>- Vij **51 jGJl GJL*4- Uj

SBjŞj tŞUİJl IjJjl :■■*-"x}

'yj' ^5
Jjoi dlİJD $£• İj4> SIJI bl* j c/*

t* 3 3* ’i} ^43 *>4* ^3 *'^•3 &ı

“Biz, cehennem bekçilerini meleklerden başkası kılmadık. On­
ların sayısını, kâfirler için yalnızca bir fitne kıldık. Ta ki kendileri­
ne Kitap verilenler yakinen inansınlar, iman edenlerin imam artsın, 
kendisine Kitap verilenler ve iman edenler şüpheye düşmesin. Kalp­
lerinde hastalık bulunanlarla kâfir olanlar da ‘Allah bu misalle ne­
yi murat etfı/ne anlatmak istedi?’ desin. İşte Allah dilediğini böyle 
saptırır, dilediğini de hidayet eder. Rabbinin ordularını ondan baş­
kası bilmez. O, insanlar için ancak bir öğüttür.”255

“Ve dediler ki: ‘Malları ve çocuklan en çok olan bizleriz, azabs 
uğratılacak da değiliz.”256



“And olsun ki Allah, Allah fakir, biz zenginiz.’diyenlerin sözü­
nü işitnıiştir. Dediklerini vc haksız yere peygamberleri öldürdükle­
rini elbette yazacağız,‘Yakıcı azabı tadın!’diyeceğiz.”257

“Eğer Rahman dilemiş olsaydı, biz bunlara kulluk etmezdik.’der­
ler. Buna dair bir bilgileri yoktur, onlar sadece vehimde bulunuyorlar.”258

“Faiz yiyenler, mahşerde, ancak şeytanın çarptığı kimsenin kalk­
tığı gibi kalkarlar. Bu, onların ‘Zaten alışveriş de faiz gibidir.’ deme- 
lerindendir.”259

“Ayetlerimizi inkâr edip ‘Kesinlikle bana mal ve evlat verilecek.” 
diyeni gördün mü?”260

Eseri, malumun ilamı ile uzatmak istemiyorum. Aktardıklarım, 
bu konuda kısa sürede çıkardığım ayetlerin küçük bir kısmıdır.261

257. Âl-i İmrân, 3/181. Sadakayı teşvik eden başka bir ayet-i celilede, “Allah’a 
güzel bir borç verecek olan kimdir?” (Bakara, 2/245) ifadesine Yahudile- 
rin bu itirazı nakledilmiştir.

258. ez-Zuhruf, 43/20.
259. el-Bakara, 2/275.
260. el-Meryem, 19/77. Yani “Dünyada Allah beni sevmeseydi, bana mal ve 

evladar vermezdi. O hâlde ahiret varsa şayet, orada da mal ve evladı ba­
na verecektir.” demek istiyor.

261. Daha fazla örnek için bkz. ed-Duhan, 44/13-14; el-A‘râf, 7/28; et-Tev- 
be, 9/124; er-Rad, 13/5; el-Enbiyâ,21/3; el-Hac,22/47; es-Sebe’, 34/43;



Hatta Kur’an, onların tüm iddialarına cevap verdiğini de ilan 
etmiştir.

“Onların getirdiği hiçbir örnek yoktur ki, mutlaka biz sana hak­
kı ve daha güzel olan bir açıklamasını getirmişizdir.”262

Armstrong diyor ki: “Muhammed’in düşmanlarının hiçbirinin, 
vahiylerin sahte olduğunu iddia etmemesi ilginçtir. Açıklayamadık­
ları bir şeylerin olduğu belliydi.”263

Kur’an, diyalog içeren ve yaşayan muhatapları olan bir metin­
dir. Kıssa anlatılarındaki dokundurmalar dahi, yaşanan hayata da­
irdir. Null kıssasında verilen mesaj, Mekke’de yaşanan olaylara atıf 
yapar. Bu gözle bakınca Kur’an’ın tamamı iddia ve cevap verme 
içermektedir. “Samimiyet Delilleri” bölümünde, “Uyarı ve Teselli­
ler” alt başlığında, bu bağlamda pek çok ayetin kullanıldığını mü­
şahede edeceksiniz.

Yukarıda gösterdiğimiz gibi, müşriklerin ya da Yahudilerin su­
dan itirazlarını dahi duyuran ve cevap veren bir kitap, elbette çok 
yaygınlaşan iddialara cevap verecektir. Ve elbette böyle zayıf itiraz­
ları dahi propaganda malzemesi hâline getiren İslam’ın ilk dönem­
deki düşmanlan, Kur’an’da açık bir bilgi hatası olsaydı, bunu hiç çe­
kinmeden dile getireceklerdir.

O hâlde biz, Kur’an metninde geçen tarihî bir verinin hatalı ol­
duğunu düşünen birine, “Müşrikler neden buna itiraz etmedi?” soru­
sunu yöneltebiliriz. Yine biz, sahabenin fedakârlığının, Kurandaki 
açık bir yalanı engelleyeceğini bildiğimiz gibi, Mekke müşriklerinin 
itiraz etmemesi olgusundan da aynı noktaya ulaşabiliriz.

Tam burada “Sahabenin Tarihî Kaynaklığı” bölümümüzde ge­
tirdiğimiz örneği tekrar etmekte fayda var. Ayette şöyle buyruluyor:

el-Fussilet, 41/44; ez-Zuhruf, 43/24,58; el-Müddessir, 74/19; el-Baka- 
’ ra, 2/88, 90, 170; el-Furkan, 25/7-8. Daha detaylı bir inceleme ile bun­

dan daha fazla örnek de bulunabilir.
262. el-Furkân, 25/33.
263. Armstrong, İslam Peygamberinin Biyografisi Hasreti Muhammed, s. 180.



ı udi ^/J-î Jd

“Biz bu Kur’an’ı sana vahyetmemizle, en güzel kıssaları gerçek 
bir haber (kıssa) olarak sana aktarıyoruz. Oysa sen, daha önce bun­
dan haberi olmayanlardandın.”264

Ayette geçen “Oysa sen daha önce, bundan haberi olmayan­
lardandın.” ifadesi -hâşâ- yalan olsaydı, müşriklerden çok güçlü bir 
muhalefet dalgası beklerdik. Daha önemsiz itirazlara dahi cevap ve­
ren Kur’an’ın, bu propagandaya da cevap vereceğini düşünürdük.

Bu iki noktayı düşündüğümüzde, gerçekten Kur’an içindeki ta­
rihî bilgilerin başka hiçbir kitapta olmayan yorum güvenilirliğine 
ulaştığını söylemek zor değildir. Yorum açısından üzerindeki tar­
tışma, ihtilaf ve fedakârlıklar, bu metinde hatalı tarihî bilgi olma­
sını engellemektedir. O, ondan haberdar olan tüm toplumların pür 
dikkat incelemekte olduğu, tüm spot ışıklarının kendisine yöneldi­
ği bir kaynak olma özelliğini en başından beri haizdir. Şayet onda, 
kolayca anlaşılabilir hatalı bir tarihî bilgi olsaydı bu, toplumda bü­
yük çalkantı yaratırdı. En azından Kur’an’ın cevap vermesini gerek­
tiren bir durum oluştururdu. Kur’an, çok daha hafif itirazlara bile ce­
vap verdiğine göre muhakkak buna cevap vermek zorunda kalırdı. 
O hâlde Kur’arida, itiraza konu olmamış tarihî bilgiler, yorum açı­
sından da tamamıyla güvenilirdir.

B öylece elimizdeki tarihî kaynakları değerlendirme açısından 
sağlam bir temel oturtmuş oluyoruz. Ayrıca hem kullanacağımız 
metinlerin güvenilirliklerini hem de onları değerlendirirken sık kul­
lanacağımız yorum metotlarının sağlamlığını delillendirmiş oluyo­
ruz. Elhamdülillah.

264. Yûsuf, 12/3. .





HABER İNŞASI

Bu bölümün amacı, kitap boyunca kullanılacak olan “haber yön- 
temi”nin aktarılmasıdır.

Üzerinde tartışıp durulan şey, nihayetinde bir haberdir. Mek­
ke’de Muhammed b. Abdullah adında bir şahıs, 40 yaşındayken bir 
melek gördüğünü ve kendisinin Allah’ın elçisi olduğunu, Allah’ın 
emirlerinin kendisi vasıtası ile topluma iletileceğini iddia ediyor. 
Ayrıca, yirmi üç yıl boyunca bu meleği görmeye devam ettiğini ve 
onun, kendisini yönlendirdiğini söylüyor. Buna ilave olarak insanla­
rın, onun bu iddiasını doğru ya da yalan olarak ele almasına göre iki 
gruba ayrıldığını ifade ediyor. Buna göre, bir kısım insan onun doğ­
ru söylediğine inanıyor -ki bunlara mümin deniyor- bir kısım insan 
da yalan söylediğine inanıyor. Bunlar da kâfir olarak isimlendiriliyor.

Bir kısmım kabaca özetlediğim haberin niteliği budur. Biz, sı­
fır noktasından başlayarak bugünden geriye doğru baktığımızda, bu 
olguyu nasıl yorumlayabiliriz?

ihtimaller şöyle:
1. Bu şahıs, doğru söylüyor olabilir. O hâlde peygamberdir. Bu­

na göre, Kuranda kendisine mümin ismi verilenlerle hemfi­
kir oluruz.265

265. Oryantalİsderin çoğu, bu ihtimali gündem dahi etmemesi sebebiyle bu 
haberi düzgün değerlendirememektedir. Bu ön yargıya dair müstakil ör­
nekler, ilerleyen sayfalarda gelecektir.



2. Bu şahıs -hâşâ- yalan söylüyordur. Buna göre, Kuranda ken­
disine kâfir isini verilenlerle hemfikir oluruz.

İddiasının yalan olması durumunda, şu iki ihtimal söz konu­

sudur:

a) Yalan söylediğinin farkındadır. Buna göre söz konusu iddia­
nın sahihi -hâşâ sahtekârdır ve insanları kandırmıştır. Burada “sah­
tekâr’olarak kısaca anlattığımız ifade ile kastımız,“yalan söylediği­
nin farkında olan, bilinçli bir şekilde kişisel ya da toplumsal amaç­
ları için insanları aldatan biri” anlamındadır.

b) Yalan söylediğinin farkında değildir. Çünkü hâşâ- delidir. 

Dolayısıyla söz ve davranışları, akli melekesi ve kendi iradesi ile yap­
tığı şeyler değildir. Buradaki “deli” ifadesi ile "söylediği ve yaptığı 
şeyleri kendi bilinçli faaliyeti olarak yapmayan kişi” anlamını kaste 
diyoruz. Burada dördüncü bir ihtimal söz konusu değildir. Zira biz 

burada, bir haberi iki açıdan tasnife tabi tutmuş olduk.

266 

266. Burada (a) şıkkı ve (b) şıkkında kısaca "sahtekâr ve deli” nitelendirmesi hak­

kında, hatalı hir anlayışa düşülmemesi önemlidir. Bunlar, sadece meselenin 

kolay anlaşılabilmesi için yaptığımız adlandırmalardır. “Farkında olmadan 
yalan söyleyen’ anlamında -bugün yaygın olarak söylenen- “Epilepsi hasta­
sıydı ya da halüsinasyon görüyordu.”gibi ihtimalleri, bugünkü kullanımı ile 

“delilik’olarak adlandı ramayacağımız malumdur. Burada, (a) ve (b) şıkkın­
da yaptığımız ayrımda odaklanılması gereken husus, bu yanlış bilgiyi verir­
ken kişinin farkında olup olmamasıdır. Buna göre (a) ve (b) şıkkı, farkında- 
Lk üzerinden birbirinden aynlan iki ihtimaldir. İsimlendirmeden ziyade faf- 

kındalık hususuna odaklanılması, hatalı algılamaları engelleyecektir.

1. Yalan ve doğru olması açısından.

2. Şayet yalansa söyleyenin,bunun farkında olması ya da olma­

ması açısından.

Burada “yalan” olması ile “aktardığı haberin, gerçeğe uygun ol­
maması"™ kastediyorum. Turkçede, kasıtsız olarak gerçeğe muhalif 

bilgi nakleden kişiye “yalancı"denilmez. Örneğin; bir akıl hastasının 

h al ü si nasyon görerek aktardığı şeylere, “yal an söylüyor” d iye karşılık 

verilmez. Ancak biz tasnifin kolay anlaşılması için "yalan” kelimesi­

ni söyleyen farkında olsa da olmasa da “gerçeğe muhalif haber” an­

lamında kullamyoruz. Bu yüzden şuursuz bir şekilde verilen bir ha-



tali bilgiyi de bu şekilde ele aldık. Bu isimlendirmeyi, sadece anla­
tım kolaylığı ve anlaşılması için tercih ettik.

HABER TASNİFİNİN
İMANI ANLATMAKTAKİ ÖNEMİ

Bu haber tasnifi, Kur’an ı doğru anlamamız açısından da önem­
li bir ayırımdır;

Çünkü imanı kabul etmemekle yapılan iş, Nebi’nin (s.a.v.) ge­
tirdiği bu haberi yalanlamak ve yalan saymaktan ibarettir.

Gazali, aşağıdaki tanımı öneriyor: “Küfür, bize anlattığı ne ise 
onun herhangi bir ciheti konusunda Allah elçisinin tekzibidir. Tek­
zip (yalanlama) literal olarak, bir kişiyi yalancı çıkartmak, onun söy­
lediğini yalan addetmektir ve tasdikin zıddıdır. Tasdikin anlamı ise 
bir şeyi doğru kabul etmek ona iman etmektir.”267

Cahız diyor ki: “Oysa insanlar, haberlerle gerçek nebiyi sahte­
sinden, doğru olanı yalancıdan ayırt ederler.”268

Cahız başka bir bölümde şöyle ifade ediyor: “Allah, insanların 
tümüne, peygamberlerin delillerini doğrudan işittirmedi. Yine bü­
tün insanlara, peygamberlerin tasarrufları, tedbirleri gösterilmedi. 
Bundan dolayı bu haberleri görenlerin görmeyenlere haber verme­
si gerekir...”269

KUR’AN’DA HABER TASNİFİ

Kur’an’da 220 defa geçen “k-z-b”270 kökü, çoğunlukla müşrikle­
rin yalanlamasından bahsetmektedir. Haber inşasının, iman ve küfür 
tartışmalarında ne kadar önemli bir husus olduğu, sadece Kur’an’ın

267. Izutsu, Islam Düşüncesinde îman Kavramı, s. 61.
268. Cahız, Kitâbü Hüceci'n-Nübüvve, s. 50.
269. Cahız, Kitâbü Hüceci’n-Nübüvve, s. 62.
270. Bu, yalan ile ilgili kelimelerin türediği köktür.



m • H \V. XMRERUClN İSPATI

bu vurgusunun sıklığından dahi anlaşılabilir. İman tartışması, yuka 
ndj savdığımız şıklar etrafında dönen bir tartışmadır.

“Allah hakkında yalan uyduran veya onun ayetlerini yalanla.
■ ■ - daha zalim kimse var mıdır? Günah yoluna sapanların kur 

ruluşu yıktur.”-"’
Kur’an, yalanlama olgusundan sıkça bahsettiği gibi yalanlayan 

Ik dönem muhataplarının bu tarz ithamlarını da kategorik olarak 
bize sunmuştur.

KÂFİRLERİN PEYGAMBERLERE “DELİLİK” 
İDDİASINDA BULUNMALARI

Kâfirlerin, özelde Hz. Peygambere (s.a.v.), genelde ise tüm peı- 
g-amberlere “deli” oldukları yönündeki iddialarım Kur’an şöyle di 
1c getirmektedir.

“Kâfirler alay ederek şöyle dediler: ‘Ey kendisine sözde Kurs 
indirilen adam! Sen elbette delinin birisin."272

“Firavun: ‘Size gönderilen bu elçiniz mutlaka delidir.' dedi?

Biz, deli bir şair için ilahlarımızı mı terk edeceğiz, diyorlardı.

271. Yûnus, 10/17.
272. d-Hicr, 15/6.
273. eş-Şu‘ara, 26/27.
274. es-Saffat, 37/36.



“Firavun, saltanatı sebebiyle ona karşı çıkmış ve ‘O, ya bir sihir­
baz veya bir delidir.’ demişti.”275

“Şüphesiz inkâr edenler, Zikr’i (Kur’an ı) duydukları zaman ne­
redeyse seni gözleriyle devirecekler. (Senin için) ‘Hiç şüphe yok o 
bir delidir? diyorlar.”276

I 41 J/,5 &âlı jı 5 jliâs"

“İşte böyle; kendilerinden öncekilere de hiçbir peygamber gel­
memiştir ki, ‘O bir sihirbaz veya delidir? demiş olmasınlar.”277

“(Rasûlüm), sen öğüt ver. Rabbinin lütfuyla sen ne bir kâhin­
sin ne de bir deli?'™

“Ya da ‘Onda delilik var.’ diyorlar öyle mi? Hayır, onlara gerçe­
ği getirmiştir, ama çoğu ondan hoşlanmamaktadır.”279

Bu ayetlerde de görüldüğü üzere, Hz. Peygamber başta olmak 
üzere tüm peygamberlere karşı, “söylediği yalanın farkında olmayan 
bir deli” ithamı yapılmıştır.

275.
276.
277.
278.
279.

ez-Zâriyât, 51/39.
el-Kalem, 68/51.
ez-Zâriyât, 51/52.
et-Tûr, 52/29.
el-Mü’minûn, 23/70.



TASNİF YAPMAKSIZIN
YALANA NİSPET ETMELERİ

Bugım çoğunun yaptığı gibi o zaman da yalanlayanlar, yalanın 
niteliği hakkında inceleme yapmıyorlar ve bunu önemsemiyorlardı. 
Bu durumla ilgili devam eden sayfalarda açıklamalar olacaktır. Bu 
sebeple Kur’an’da 220 defa geçen (k-z~b) kökü -kahir ekseriyetle- 
yalanın hangi şekli olduğuna dair vurgu yapılmaksızın gelmiştir. Bu 
konuda örnek ayetler şöyle:

“Onu Peygamber kendisi uydurdu diyorlar, öyle mi? Hayır! 0, 
senden önce kendilerine hiçbir uyarıcı (peygamber) gelmemiş bir 
kavmi uprman için doğru yolu bulsunlar diye Rabbinden gönde­
rilen hak (Kitap)’tır.”280

p 4J1 ISyllS tâ P

luJij dil I jJt

“İnkâr edenler, iman edenler hakkında dediler ki: ‘Bu iş bir 
hayır olsaydı, onlar bizi geçemezlerdi? Fakat onlar bununla doğ­
ru yola girmek arzusunda olmadıkları için, ‘Bu eski bir yalandu. 
diyecekler.”281

jJÜ öl

“Kâfirler, kendilerine içlerinden bir uyarıcının gelmesine şap' 
lar ve şöyle dediler: ‘Bu,yalancı bir sihirbazdır.”282

280. es-Secde, 32/3.
281. el-Ahkâf, 46/11.
282. es-Sad, 38/4.



“And olsun biz Musa’yı, ayetlerimizle ve apaçık bir kanıtla Fi­
ravun, Haman ve Karun’a gönderdik; ama onlar, ‘O bir yalancı, bir 
sihirbaz!’ dediler.”283

“Bizim aramızdan vahiy ona mı verildi? Hayır, o yalancının, şı­
marığın biridir (dediler).”284

Bu ayetlerde muhatapların, muhtelif sıfatları ekleyerek -sair 
peygamberler gibi- Hz. Muhammedi (s.a.v.) de “kezzab” (çok ya­
lancı) olmakla itham ettiklerini görüyoruz.

HABER VE TEORİ ARASINDAKİ FARK

Haber kelimesini ısrarla vurgulamamın sebebi şudur; bunu bir 
teoriye benzeterek anlayamayız. Örneğin, Platon bir teori ortaya 
koymuş, ancak bunda yanılmış olabilir. Bu, onun akıl sağlığından 
kuşku duymamıza ya da sahtekâr olduğunu düşünmemize sebep ol­
maz. Zira her insan, teori inşa ederken yanılabilir. Oysa haber böy­
le değildir.

Mesela ben, “insanlık için en uygun iktisadi sistem şekli şudur.” 
şeklinde bir teori inşa etsem, bunda -sahtekâr ya da deli olmaksı­
zın- yanılmış olabilirim.

Ancak iş habere dönüştüğünde, “Ben bugün Ankara’daydım.” 
desem bu haberim ya doğrudur ya da yalandır. Yalan olması duru­
munda ben, ya birini kandırmak için yalan söyleyen bir sahtekâr285 
olacağım ya da Ankara’da olmamama rağmen Ankara’da olduğumu 
zanneden bir deli286 olacağım.

283. el-Mü’min 40/23.
284. el-Kamer, 54/25.
285. Farkında olarak bile bile yalan söyleyen
286. Farkında olmaksızın yalan söyleyen



IM • mV\MFFRLkMN İSPATI

HABERE DAİR GÜNCEL SÖYLEMLER

Bıı »çıdan güncel söylemler de bu üçlü sınıflamanın dışına çık- 
mazltr. Örneğin, epilepsi ya da halüsinasyon gibi iddialar, güncel 
olarak ortaya atılıyor olsalar da son tahlilde Nebi’nin (s.a.v.) söyle­
diklerinin farkında olmayan bir çeşit hasta olduğu anlamında, bi­
rim kolavca anlaşılması için “deli” diye isimlendirdiğimiz kategori­
nin içindedir. Çünkü farkında olmaksızın gerçeğe muhalif haberler 
nakletmektedir. Bu haberler, olağanüstü olaylar (meleklerle konuş­
ma vb.) düzeyine çıktığında, yine akıl sağlığının yerinde olmadış 
anlamına gelecektir. Ayrıca haberin niteliği ve Hz. Muhammed’in 
(s.a.v.) tarihî olarak gerçekleştirdiği olaylar, bir epilepsi nöbeti gibi 
farkı ndahktan uzak bir duruma bağlanmaktadır.

Öte yanda, Nebi’nin (s.a.v.) iyi niyetli bir toplum önderi oldu­
ğu, bir devrimci olduğu ve halkını ikna etmek için böyle yalanlar 
söylediği vb. yönündeki güncel iddialar, “farkında olarak yalan söy­
leyen kişi” tanımımızın dışına çıkmazlar. O itibarla, kolayca anlaşıl­
ması ve akılda kalıcı olması için “sahtekâr” şeklinde isimlendirdiği­
miz kategorinin içinde kalırlar.

Buna göre, biz bu üçlü sınıflandırmayı ele alacağız. Bu sınıf­
landırmalar arasındaki gerilime işaret ederek kompozisyon oluştu­
racağız.

DELİLLERİMİZİN TASNİFİ

Burada öncelikle haberin, farkında olarak ya da olmayaraksö» 
lenen bir yalan olmadığını ispat edeceğiz. “Farkında olmayarak yalı 
söylediği” iddiasını çürüten delillerimize “Fetanet delilleri”; “farlar­
da olarak yalan söylediği” iddiasını çürüten delillerimize de “Sam 
miyet delilleri”adını verdik. Bu iki çürütmeden sonra haberinde 
ruluğu ortaya çıkmış olacaktır. Zira geriye sadece doğru olma ik 
mali kalmış olacaktır.

Ben, sahabeden pek çoğunun, böyle bir akıl yürütme ile Ak' 
lüman olduğu kanaatindeyim. Bunu sarahaten bu sistemde ank



mış olmasalar dahi Hz. Muhammed’i (s.a.v.) görünce “Bu yüz ya­
lan söylemez.” diyerek iman eden kişi, bizim “Samimiyet delili” de­
diğimiz şeye işaret etmiş olur. Deli olması iddiasına, “Ben bundan 
önce sizin içinizde bir ömür sürdüm...”287 gibi ifadeler “Fetanet de­
lili” dediğimiz kısma işaret etmiş olur.288 Çünkü Peygamberi (s.a.v.) 
eskiden beri tanıyan sahabe, onun deli olmadığını -sizin, arkadaşı­
nızın deli olmadığını bildiğiniz gibi- biliyorlardı.

Aslında haberin yalan olması ihtimalini dışlamak, doğruluğu­
nu ispatlamaya yeterli bir neden iken elimizde, yalan olma ihtima­
lini dışlamakla hiç uğraşmaksızın, haberin direkt doğruluğunu is­
patlayan delillerimiz vardır ki bunlar, mucizeler dediğimiz şeylerdir.

DELİLLERİMİZİ ÇÜRÜTMEK İSTEYENLER 
NE YAPMALI?

Biz bu kitapta hem haberin doğruluğuna direkt deliller getiri­
yor hem de yalan olmadığını gösteren deliller serdediyoruz. O yüz­
den delillerimizi çürütmek isteyen kişinin, öncelikle haberin doğ­
ruluğunu gösteren mucize delillerini teker teker çürütmesi ve aka­
binde, haberi getiren kişinin “yalancı” olduğunu söylüyorsa yalanın 
hangi çeşidi olduğuna karar vermesi ve onunla ilgili muhalif delil­
lerimizi teker teker çürütmesi gerekir ki tutarlı bir örgü ile kitabı­
mıza itiraz etmiş olsun.

“Teker teker çürütmek” vurgusunu şu yüzden yaptım; “Zinci­
rin gücü, en zayıf halkanın gücü kadardır.” sözü gerçekten doğrudur. 
Ancak burada serdettiğimiz deliller, bu örnekle anlaşılamaz. Bunu 
daha güzel anlatan örnek, bir demet sopayı kırmaya çalışan adamın 
misalidir. Bizim her delilimiz birbirini takviye ediyor. O sebeple bir 
tanesine itiraz etmekle ispatımız çürümüş olmaz.

Bu kitap, birer adet fetanet, samimiyet delili ve bir mucize id­
diası ile de maksadına ulaşmış olurdu.

287. Yûnus, 10/16.
288. Aslında bu ifadede, samimiyet deliline de atıf vardır.



IM • mWffiEMJClN İSPATI

Muhalifimiz -örneğin- “toplum önderi" diyecek olsaydı, muci­

ze iddiamızı bertaraf edip samimiyet delilimize cevap verdiğinde, 
bizden kurtulmuş olurdu. Ancak 10’ar tane mucize, fetanet ve sa­

mimiyet delili ortaya koyduysak artık bunlardan birer tanesine itiraz 

etmesi problemi çözmeyecektir. Zira burada birbirini takviye eden 

deliller vardır. 10 mucize iddiamızın bir tanesi dahi iddiamızı ispa­

ta yeteceğine göre, muhalifin hepsini çürütmesi gerekir. Sonrasın­
da 10 samimiyet delilimizin tamamını çürütmesi ve kendi kurdu­

ğu toplum önderi kompozisyonu içerisinde anlamlandırması gere­

kir. Bu sayede delillerimizden kurtulmuş olur.

Netice itibariyle muhalifimiz, zayıf olduğunu düşündüğü birer 

delilimize itiraz etmekle ilgili problemin içinden çıkamaz.

DELİL İSİMLENDİRMELERİMİZ

Kullandığımız delillerle neyi kastettiğimizi ifade etmekte fayda 
var. “Samimiyet delilleri" ile Nebi’nin (s.a.v.) -farkında olarak-“Al­
lah, meleği aracılığı ile benimle derişime geçti." şeklinde yalan söy­
leyen birisi olma ihtimalini çürüten delilleri kastediyoruz. Burada 
onun farkındahğının vurgulanması, bununla toplumunu kandırma 
ve bir yere kanahze etme amacı ile bu yalanı söylemiş olma ihtima­
lini göstermesi açısından önemlidir. Zira bu durumda, bilerek bir 
toplumu kandırmış birisi olur. Bunu gösterme açısından “sahtekâr" 
tabirini kullanarak “sahtekâr olmadığını gösteren deliller" anlamın­
da bir kullanıma gittik.

“Fetanet”kelimesi -maalesef- yeni neslin fazlaca kullandığı bir 
kelime değil. Bu,“Nebi’nin (s.a.v.) olağanüstü zekâsını gösteren de- 
liFanlamında ele alınabilir. Ancak buradaki fetanet, sıradan bir insa­
nın zeki olması gibi düşünülmemeli. Belki normal bir insanın ulaşa­
mayacağı düzeyde bir zekâ olarak ele alınabilir. Bu öyle bir zekâdır 
ki, Allah’ın yardımı olmaksızın böyle bir düzeye çıkılamaz. Asbn- 
da bu tabir yerine, “zekâ delilleri", “inayet” ya da“tevfik-i ilahi’kav- 
ramlan kullanılabilirdi. Zira bu tabirler; böyle bir zekânın,beşer ta­
katinin üzerinde olduğunu ve Allah’ın yardımı de elde eddebılece- 
ğini göstermesi açısından belki daha doğru olurdu. Ancak Nebi’nin



(s.a.v.) sıfatlarının tasnifinde daha önce kullanılmış olan “fetanet” 
kelimesini kullanmak, bana daha hoş geldi.

Bizim kullandığımız bağlamda fetanet delilleri dediğimiz ör­
neklerin, insan zekâsı ile açıklanamayacak düzeyde olması hasebi ile 
“mucize” kabilinden olduğunun unutulmaması lazım gelir. Zira biz 
burada, sadece ona, farklı biçimlerde “deli” denilmesi ithamını çü­
rütürken aslında “yeryüzünde hiç kimsenin göstermediği derecede 
yüksek zekâ gösteren şeyler ortaya koyması” yönünü görünür kıla­
rak mucizevi bir duruma işaret etmiş olacağız.

MUCİZE NEDİR?

Mucize, beşerî benzerini ortaya koymaktan aciz bırakan şey de­
mektir. Hakeza, “kişinin marifeti ile açıklanamayacak olan şey” an­
lamında da alınabilir. Türkçede kullanımı olan kelimelerden “olağa­
nüstü”, “fevkalade”, “harikulade” kelimeleri belki bunu karşılayabilir. 
Her üç kelime de yakın anlamlara gelmekte olup alışılmışın (doğal 
akışın) dışında olanı ifade ederler.

Çoğu insan, bu tarz bir mucize iddiasının, sadece “ateşin yak­
maması” cinsinden doğa olaylarının aşılması mahiyetinde olabilece­
ği gibi -bence- hatalı bir düşünceye sahiptir. Oysa bu, pek çok şekil­
de olabilir. Müslümanların tamamının, Kur’an’ın mucize olması id­
diasında bulunmaları, bu algının hatasını göstermeye yeterlidir. Ya 
da Rum suresindeki geleceğe yönelik haberin mucizeliğinin iddiası 
buna misal olacaktır. İleride buna örnekler göreceksiniz.

Yapılan tanımlardan yola çıkarak mucizenin iki şekilde olabi­
leceğini düşünebiliriz:289

1) Nebi’nin (s.a.v.) şahsi marifetiyle açıklanamayacak durum. 
Nebi’nin (s.a.v.) şartlarındaki birisi için olağanın ve âdetin üstün­
deki durum.

289. İlerleyen sayfalarda, sözü uzatmamak için birinci ve ikinci kategorideki 
mucize çeşitleri diye yine buraya atıf yapacağım için bu bölümü dikkatli 
okumanızda fayda olacağını düşünüyorum.



Haberimizin zemini Nebi (s.a.v.) üzerinden olduğu için bizim 
açımızdan delillerimizin, Nebi’nin (s.a.v.) şartlarını aşması dahi ha­
beri tasdik için yeterli “mucize” işlevi göreceğini biliyoruz. Gerek eski 
kitaplarımızda gerekse bugün “mucize” denilince sık kullanılan an­
lam bu olmasa da bence yine de önemli bir tanımlamadır.

2) Her insan ferdini aşan, insan marifeti ile açıklanamayacak 
durum. İnsanlar için olağanın ve âdetin üstündeki durum.

MUCİZE İDDİASI NASIL ÇÜRÜTÜLÜR?

Bu tarz bir mucize iddiasının nasıl çürütülebileceğinin tespiti 
Önemlidir. Zira pek çok insan, “Bunu yapan birileri olmuş olabilir.’ 
gibi ifadelerle bu iddiaların çürütülebileceğini düşünüyor. Vehim296 
ve adem-i kabulün,291 burada delil olacağını zannediyor. Esasen bu 
tarz mucize iddialarında tartışılması gereken nokta, hemen her za­
man, “Bunu yapabilen başka bir insan olmuş mudur?” sorusu etra­
fında şekillenecektir. Aksi hâlde herkesin mucize olarak kabul ede­
ceği, gözümüzün önünde uçan bir insan için de “Belki yapan var­
dır.” diye itiraz edilebilir. O şahsa, “Yapanı gösterin ya da örnek ve­
rin.” dememiz kâfi olmalıdır.

Aksi hâlde iş, oldukça saçma bir noktaya varıp uçarak ağzın­
dan alev çıkaran ve aym zamanda beş farklı yerde olan bir insanın 
dahi bu yaptığına, “Belki başka yapan da vardır.” diye itiraz edebilir. 
Oysa bunu söyleyene, “Daha önce ya da şu an bunu yapabilen baş­
ka biri varsa, örnek ver.” dememiz, onu ilzam etmemiz için yeterli- 
dir. Mesela, belagat açısından mislini ya da onu aşan bir örnek ge­
tirme mucizesi buna benzemektedir. Kimsenin yapamamasına rag­
men muhatap, “Belki yapabilecek düzeyde olan vardır.” gibi kaça­
mak cevaplarla delil getirmekten kurtulmuş olmaz. Belagat konu­
sunu ileride irdeleyeceğimiz için konumuza dönelim.

Her insan ferdini aşan ya da aştığını düşündüğümüz bir deli­
le, Bakın şu da yapmıştır.” şeklinde bir örnek bulunarak itiraz edil'

290. Delilsiz kuruntu. ।
291. Kabul etmemek. - , .



se dahi -zannedilenin aksine- bu bir mucize delili olmaktan çıkmış 
olmaz. Evet, belki delilin parlaklığı azalmış olur ancak biz onu yi­
ne Nebi’nin (s.a.v.) şartlarında değerlendirerek “Onun donanımları 
ve şartları ile bu olay açıklanabilir mi?” diye tekrar bakmak zorunda 
kalırız. Yani yukarıda yaptığımız ikili kategorinin ikinci bölümün­
den çıkan bir delil, kategorideki birinci bölümün kapsamına girebi­
lir. Haberimizin konusu ise Hz. Muhammed’in (s.a.v.) yapmasının 
mümkün olmadığı örneklerle dahi ispatlanır. Gerçi bu iki sınıf de­
lilin ikisi de olmasa, yalan olmadığını ispatladığımız “samimiyet ve 
fetanet” delilleri yeterli gelmektedir. Yani işin esası, mucizeler nü­
büvvet delillerini pekiştirir. Hiçbir mucize olmasaydı da biz -bu ha­
berin yalan olmadığını bilmemiz sayesinde- iman etmekle mükellef 
olabilirdik. Allahu a‘lem.

HZ. MUHAMMED’İN (S.A.V.) 
ŞARTLARINI AŞAN MUCİZE TANIMI

Yukarıda bir ve ikinci maddede yaptığımız tanım -özellikle de 
birincisi- maalesef, fazla anlaşılmamaktadır. Bu yüzden de “Mucize, 
sadece kâinatta gözlemlediğimiz düzenin zıddına olaylar gerçekleş­
mesi ile olur.” diye düşünülüyor. Hatta ikinci kategorideki “hiç kim­
senin yapamayacağı mucizeler” de sadece doğa olaylarına muhale­
fete indirgeniyor.

Bu çok nakıs bir bakış açısıdır. “Kur’an mucizedir.” dediğimiz­
de, Kur’an’ın doğa olaylarına muhalefet ettiğini öne sürmediğimiz 
açıktır. Kitabın başından beri genel mantığımızı okuduğunuz için 
bu kısmı fazla uzatmak istemiyorum.

Öte yandan, Nebiyi (s.a.v.) aşan sonuçlarla mucize iddiasında 
bulunulabileceğimiz açıktır. Çünkü “Allah beni yönlendiriyor.” diyen 
birinin, kendi marifetleri üzerinde işler başarması, haberinin doğru­
luğuna muhakkak delil olacaktır.

Örneğin; henüz cep telefonu dahi kullanamayacak derecede 
teknolojiden uzak, çok yaşlı birisi, “Allah beni yönlendiriyor.” de­
dikten sonra kısa bir süre içerisinde, yazılım üzerine hiçbir çalışma



\ıpnı am asına rağmen çok kompleks bir bilgisayar yazılımı yazsa bu, 
muhakkak onun açısından mucize olacak ve haberinin doğruluğuna 
delil olacaktır. Oysa normalde, bilgisayar yazılımı yapan belki bin­
lerce insan vardır. Ancak, bunu yapabilen çokça insan olmasına rağ­
men, geçmişi bunu yapmasına müsait olmayan o kişinin, yaptığını 
iddia etmesi, lehine mucizevi bir yön taşır.

Ya da doktorlukla ilgili hiçbir şey bilmeyen birisi, “Melek be­
ni yönlendiriyor.”dedikten sonra -eğitim almaksızın- çok kompleks 
bir organ nakli ameliyatını ve ameliyat sonrası hasta bakımını yapa­
bilse bu, muhakkak bir mucizedir. Oysa organ nakli ameliyatı yapa­
bilen birçok doktor vardır.

Bunlar ikinci kategoriden mucize olmasa dahi, birinci katego­
riden bir mucizedir. Böyle bir olay vukua geldiği takdirde, insanlar 
bunu “fevkalade” ya da “olağanüstü” olarak algılarlar. Çünkü gerçek­
ten de bu verdiğimiz örneklerde, olağan ve âdet aşılmış olur.

Soyut olmayan bir örnek verecek olursak bizce Duhan suresi­
nin 29. ayetinde net bir mucize vardır:

aUİJI fate tü

“Gök ve yer onların ardından ağlamadı, onlara mühlet de veril­
medi.”292

Hiyeroglif metinlerinde:293

“Diyarlar senin için yas tutar, sen sıhhatle uyanan olduğun için; 

Tanrılardan daha büyük olduğun gökler ve yer senin için ağlar* 
İngilizce metni şöyle:

“The regions mourn for you, inasmuch as you are He-who- 
awakes-in-health;

Heaven and earth weep for you, inasmuch as you are greater 
than the gods”294

292. ed-Duhân, 44/29.
293. Metin: S. BM 10188;Tarih: MÖ 4. yy. Dil: Hiyeratik; Çeviren:  

ulkner.
R.O.fr

294. (Son erişim: 20.05.2022).http://attalus.org/egypt/isis_nephthys.html 

R.O.Fr
http://attalus.org/egypt/isis_nephthys.html


Bu hiyeroglif metni 19. yüzyılın başlarında çözülmeden önce, 
ölü bir dil ve ölü bir alfabedeydi. Hz. Muhammed’in (s.a.v.) bu metni 
bilmesi imkânsızdır. Oysa Kur’an, direkt bu metne cevap vermiştir.

Bu mucize iddiasında, doğa olayına muhalefet yoktur. Bu, hiç 
kimsenin yapamayacağı bir olgu da değildir. Çünkü bugün hiyerog­
lifler okunur ve ulaşılır olduktan sonra her yazar, bu metinlere atıf­
la cevap verebilir. Ancak bunun Hz. Muhammed (s.a.v.) dönemin­
de yapılması mucizedir.

Nihayetinde burada biz, haberi şöyle değerlendirmiş oluruz; ni­
telikleri itibari ile bunu başaramayacak bir insan, bu olağanüstü id­
diadan sonra kendisi açısından olağanüstü bir olguyu ortaya koy­
muştur.

“Fetanet Delilleri” ve “Samimiyet Delilleri” adını verdiğimiz kı­
sım hem halk hem de âlimler tarafından bilinip uygulanmasına rağ­
men -maalesef- sistemli bir yapıya dönüşmemiştir. Aynı şekilde, 
açıkladığımız mucize tipi üzerinde de fazla durulmamıştır.

Belki daha açık ve net olduğu için âlimlerimiz daha ziyade iki 
numaralı kategorideki mucize tipi üzerine eğilmişlerdir. Yani tüm 
insanların takatini aşan mucizeler üzerinden konuşulmuştur. Kelam 
kitaplarında, daha ziyade onlardan bahsedilmiştir. Muhakkak onlar, 
ayan beyan olma açısından daha berraktırlar.

Ancak biz hem haberin yalan olma ihtimalini dışlayan “feta­
net ve samimiyet delilleri” hem de “Nebi’nin (s.a.v.) nitelikleri ile 
açıklanamayacak olaylar (mucizeler)” üzerinde durmamızın olduk­
ça önemli olduğu kanaatindeyiz.

BİR KOMPOZİSYON KURMANIN GEREKLİLİĞİ

Burada yaptığımız kurguda, elimizdeki verilerden yola çıkarak 
tarihî bir kompozisyon oluşturmaya çalışıyoruz. Zaten işin ehli tak­
dir edecektir ki tüm tarihî metinler, bu yaklaşımla okunur ve yorum­
lanır. Biz -doğal olarak- Nebi’nin (s.a.v.) iddiası üzerinden ortaya çı­
kıyoruz. Bu iddiada, bir kimsenin peygamber, deli, sahtekâr ihtimal­
leri dışına çıkamayacağını söylüyor ve buna dair deliller serdediyoruz.



Bir muhatabımızın» mucize olarak öne sürdüğümüz delillerden 
bîrine itiraz ediyor olması, iddiamızı ortadan kaldırdığı anlamına 
gelmez. Zira bununla tarihî olayı yorumlarken bir bütünlük ya da 
konıpozisA’on kurmuş olunmaz.

Aslında Müslümanlar bu konuda daha iyi bir tavır göstermekte- 
len (.»ayrimüslirnler -hâşâ- “O bir peygamber değil, sahtekârdı. Bu­
nun delili evlatlığının kızı ile evlenmesidir.” manasına gelecek itiraz­
lar ortaya attıklarında; Müslümanlar, kompozisyonlarının bütünlü­
ğü içerisinde, öne sürülen örneği çürütmek için olayı ele alıp cevap 
vermeye çaba harcıyorlar.295

O hâlde gayrimüslimlerin de Müslümanların iddialarına ce­
vap verip oluşturdukları -mesela, sahtekâr kompozisyonu bütün­
lüğü içerisinde- tarihî verileri yorumlamaya çalışıyor olmaları la­
zım. Yani Müslümanlar “Bir sahtekâr neden böyle yapsın?” diye­
rek bir tarihî veriyi öne sürdüklerinde, buna kompozisyonlarına uy­
gun bir anlam atfetmeleri gerekmektedir. Tutarlılık bunu gerekti­
rir. Aksi hâlde, tarih içerisinden rivayet cımbızlayarak işimize yara- 
5-anı seçmekten fazlasını yapmış olmayız. Bu ise iyi niyetli bir me­
tin okuma şekli değildir.

Kısacası; gayrimüslimler, Müslümanlardan gelen herhangi bir 
delile itiraz ettiklerinde, Nebi’nin (s.a.v.) deli ya da sahtekâr oldu­
ğunu ispat etmiş olmazlar. Sadece -haklı ya da haksız olarak- delil­
lerden birisine itiraz etmiş olurlar.

Vakıada ilginç örnekler görmemizin sebebi -naçizane kanaa­
time göre- tarihî veriyi yorumlama bağlamındaki bu ilginç sorum­
suzluktur. Mesela “Hz. Muhammed (s.a.v.) yaşamamıştır.” gibi il­
ginç bir iddianın sahibi, aynı zamanda evlilikleri üzerinden itirazın 
da sahibi olabiliyor. Onun epilepsi hastası olduğunu söyleyerek vah­
yi bu hastalığa bağlayan -yani yaptığı şeyleri iradesi ile yapmadığı­
nı iddia eden- kişinin, Nebiyi (s.a.v.) bir toplum önderi olarak tav­
sif ettiğini ve tüm faaliyetlerini siyasi yorumlamaya çalıştığını gö­
rebiliyoruz. Oysa vahyin kendisi epilepsi hastalığına bağlanmışker

295. Buna verilmiş pek çok cevap vardır. Bizim verdiğimiz cevap da şurada 
dır:  (Sof 
erişim: 20.05.2022).

https://www.youtube.com/watch?v=FlerszMYXvU&t=674s

https://www.youtube.com/watch?v=FlerszMYXvU8ct=674s


o vahyin oluşturduğu siyaset, nasıl Nebi’nin (s.a.v.) siyasi farkında- 
lığına bağlanabilir.

Bu bize, Mekkelilerin O’nun hakkında Kur’an’da nakledile ge­
len “yalancı, mecnun, sihirbaz” vb. muhtelif iddialarını anımsatıyor. 
Bu yönü ile 1400 yıldır Kur’an’a karşı değişmeyen tutarsız iddiala­
rı ile yine Kur’an’ın bu konudaki betimlemesini doğrulayan bir ta­
vır olduğunu düşündürüyor.

TARİH YAZIMI VE KOMPOZİSYON .

Bir diğer önemli nokta ise insanlar tarihî şahısların tamamını 
kompozisyonlar üzerinden anlamaya çahşıyorken söz konusu İslam 
Peygamber’i olduğunda, sadece cımbızlanmış itirazlar ile biyogra­
filer yazılabileceğini düşünüyorlar. Örneğin, Napolyon’un hayatı­
nı aktaran bir biyografi yazarı, onun faaliyetlerini kendi zihninde­
ki Napolyon kompozisyonuna göre yorumlamaya çalışır. Oysa iş İs­
lam Peygamber’ine geldiğinde, ortada bir kompozisyon olmaksızın 
“Peygamber değildi. Delili de şudur...” şeklinde, cımbızlanmış ri­
vayetler üzerinden metinler ortaya dökülüyor. Özellikle oryantalist 
yazarların biyografileri, bu açıdan ilginç örneklerdir.

O hâlde biz, -doğal olarak- hakkında çok sayıda veri bulunan bu 
tarihî şahsiyetin hayatı ile ilgili tutarlı bir bütünlük içeren bir kom­
pozisyon talep edebiliriz.

Kaldı ki, ilgili incelemeyi yapabileceğimiz yeterli kaynağa da sa­
hibiz. Örnek verelim.

Bernard Lewis diyor ki: “Hz. Muhammed ve İslamiyet’in köke­
ni üzerine yazdığı bir denemede Ernest Renan, gizlilik içinde dün­
yaya gelen diğer günlerden farklı olarak İslamiyet’in tarih ışığın­
da doğduğunu şöyle belirtir: Kökleri yüzey seviyesindedir. Kurucu­
sunun hayatı bize 16. yüzyıl reformcularınınki kadar malumdur.”296

Leone Caetani diyor ki: “Filhakika (gerçekte) İslamiyet’in te­
vellüdü ve tekâmülü (ortaya çıkışı ve olgunlaşması) hakkında had-

296. Lewis, Tarihte Araplar, s. 17. 



siz hesapsız birçok, tafsilat (ayrıntı) ve teferruata (detaylara) vâkıfız. 
Bunlara sair (diğer) dinlerin tarihinde tesadüf edemeyiz.”297

Burada, diğer tarihî şahsiyetlerin çoğundan farklı olarak Hz. 
Muhammed (s.a.v.) hakkında sayısız veri vardır. Ayrıca Margoli- 
outh’un da ifade ettiği üzere bu metinler, oldukça organik bir gö­
rüntüyü haizdir. O hâlde tüm tarihî karakterleri belirli bir bütünlük 
içinde ele alabiliyorken Hz. Muhammed (s.a.v.) hakkında da böyle 
bir tavrı beklemek gayet doğaldır.

Marshall Hodgson diyor ki: “Muhammed söz konusu olduğun­
da, tahminlere sık sık başvurmak zorunda olsak da bu tahminleri 
makul ölçülerde nesnel araştırma ilkeleri üzerine pekâlâ kurabiliriz. 
Örneğin, Kur’an’ın metnini -gerçi bu metin somut atıfları bakımın­
dan epey muğlaklık sergiliyorsa da-298 doğrudan kanıt olarak kulla­
nabiliriz. Kur’an ı yorumlamak için ayetlerin gelişinden birkaç kuşak 
sonra derlenmiş rivayetlere başvurmak zorunda kalırız. Fakat bu ri­
vayetler arasında bile yolumuzu tamamen kaybetmiş sayılmayız. As­
lında geçen zaman boyunca kimsenin itiraz etmediği rivayetlere -bu 
rivayetler bir bütün olarak alındıklarında, ortaya çıkan tablo içinde 
makul bir yere oturdukları sürece- başvurmakta sakınca yoktur.”299

Bu kadar fazla tarihî verinin, bir kompozisyon oluşturma ça­
basından uzak bir tavırla sadece reddetmek için cımbızlanarak yo­
rumlanması, zannediyorum sadece Hz. Muhammed’e (s.a.v.) mün­
hasır bir durumdur.

HABER KARŞISINDA İNSANLARIN TAVIRLARI

Haberi umursamamak yaygın bir tavırdır. Bu şuna benzemek­
tedir:

Birisi size gelip “Bir şahıs arabanızın kilidini zorluyor.” diyoi 
Sizse bu sözü ciddiye alıp aracınızı kontrol etme ihtiyacı duynfl'

297. Caetani, İslam Tarihi, s. 221.
298. Burada metnin güvenilirliğini tenkit etmiyor. İçeriğin tarihî atfının azor 

duğunu ve bundan dolayı muğlak olduğunu söylemeye çalışıyor.
299. Hodgson, İslam'ın Serüveni, s. 209.



yorsumız. Bu kez aynı şahıs, arabanızın alarmının çaldığını söylü­
yor. Siz, alarm sesini duymanıza rağmen, yine duruma kayıtsız ka­
larak “Benim arabamı çalmazlar.” diyorsunuz.

Bu durumda, şayet arabanız çalınırsa hakkında gerekli incele­
meyi yapmadığınız bir haberin sonucuna katlanmış olursunuz. Ay­
nen bunun gibi, dünyadaki varlığınız ve kâinatın varlığı zaten sizi 
böyle haberleri incelemeye yöneltmeliydi.

Ayrıca bu habere net bir kompozisyon çizmeden, net anlama­
dığımız ya da yanlış anladığımız birkaç ayrıntılı mesele üzerinden 
İslam’ın doğru olmadığı kanısını kabul eder ve hayatımızı ona gö­
re inşa edersek esasen üç ihtimalden, peygamber olmadığı ihtima­
lini seçmiş ve yalanın çeşidi hakkında, “İki ihtimalden biridir, ama 
hangisi olduğu beni ilgilendirmiyor.” demiş oluruz. Yani mealen, 
“Yalan söylüyor ama yalanın hangi çeşidi olduğu umurumda değil.” 
anlamına gelecek bir tavır sergilemiş oluruz. Fiil ve sözlerimiz ile 
“Muhammed ya delidir ya sahtekâr, üçüncüsü değil.” demiş oluruz.

Tabii bu mükellefiyetin üzerimizde oluşması için haberi değer­
lendirebileceğimiz miktarda sağlıklı verinin bize ulaşmış olması ge­
rekir ki, bu da başka bir konudur. Kişilere ulaşan verinin, kişiyi mü­
kellef kılıp kılmayacağı üzerine bahis açmak da bizim mevzumuz 
dışındadır ve bunun takdirini, Allah Teala’nın ahirette adaletle ya­
pacağına inanmaktayız.

Ayrıca şunu da söylememiz gerekir ki bu, sadece Nebi’den 
(s.a.v.) gelen haber için değil, takriben tüm haberleri değerlendirir­
ken doğal olarak yürüttüğümüz akli bir süreçtir.

Kur’an belki bu yüzden, kasıtlı inkâr kadar ya da ondan daha 
fazla bir vurgu ile yüz çevirme hususundan bahsediyor. Örnek ve­
relim:

Jjsj ölİiîl dİ dp1 Ss &

“Hakikaten bize vahyolundu ki: (Peygamberleri) yalanlayan ve 
yüz çevirenlere azap edilecektir.”300

300. et-Tahâ, 20/48.



Çi-ül Î^JI ^1 & 15/i > >>Ü

“Onun için sen, bizi anmaktan yüz çeviren ve dünya hayatından 
başka bir şey istemeyen kimselere yüz verme.”301

“Aksine yalan saymış veyz/z çevirmişti.”302

J# öj? ıpfi Nl ıJJLkj V

“O ateşe, ancak yalanlayıp yüz çeviren kötüler girer.”303

“Yüz çevirme” diye tercüme edilen bu kelime, yalanlamakla eş 
değer görmüş oluyor. Bu, “yalanın hangi çeşidi olduğu ile ilgilenme­
me” anlamına geleceği gibi “haberi umursamadığı için sonuçlarına 
katlanma” bağlamında, anlattıklarımızla da uyumludur.

Bu dahi Kuranın, muhataplarını 1400 yıldır değişmeyen tavır­
ları yönünden muhteşem bir şekilde tespit ettiğini gösteren ve insa­
nın gönlüne genişlik veren bir yönüdür.

ANLAŞILMAZLIK PERDESİ

Yukarıdaki tavrın gündelik hayata yansıması “Ne olduğunu bi­
lemiyorum.” şeklinde, meselenin üstüne bir örtü gibi “anlaşılmaz­
lık perdesi”ni örtmektir. Oysa hiçbir tarihî vakıayı böyle bir bilin­
mezliğin ardına atmıyoruz. Hem de böylesi temel bir meselede...

Sonuçta Nebi’nin (s.a.v.) hayatının muhtelif yönlerinden birin­
de, detay içeren bir davranışının ne anlam ifade ettiğini konuşmu­
yoruz. Onun hayatı ile ilgili ana arter meseleleri konuşuyoruz. Ni­
hayetinde, insanlık tarihini 1400 yıldır etkilemiş ve Batı’da bile üze­
rinde çalışmalar yapılmak zorunda kalınan bir dönem hakkında, he­
nüz ilk ve en temel konuyu tartışıyoruz.

301. cn-Necm, 53/29.
302. el-Kıyâmet, 75/32.
303. el-Leyi, 92/16.



Öyle bir konu ki, İslam üzerine konuşma yapmaksızın nere­
deyse geçmiş 1500 yılın, hiçbir coğrafyada tarihi yazılamaz. Bu dü­
zeyde dünyayı değiştirmiş bir fikir hakkında konuşuyoruz. Bu fik­
rin temas etmediği hiçbir coğrafya, toplum ve düşünür olmamasına 
rağmen, bu fikrin en temel meselesi olan iddiayı bir “bilinemezlik” 
arkasına alarak koca bir İslami metinler dizisi ve medeniyeti hak­
kında yorumlar yapamayız.

Ondan etkilenmiş her fikir, savaş, devlet, din üzerine yorum ya­
parken tüm bunları etkileyen bu vakıada bir anda, “Bilemiyorum.” 
tarzında bir kaçamak cevabın ardına sığınamayız. Eğer burada en te­
mel mesele hakkında “Bilemiyorum.” cümlesinin ardına sığınıhyorsa 
böyle birinin bu dönemin tüm detayları hakkında susması gerekmez 
mi? Bu durum, “Alfabenin ilk harfi nedir?” sorusuna “Bilmiyorum.” 
diye cevap veren bir kişinin, hemen akabinde Kant’ın Saf Aklın Eleş­
tirisi eseri üzerine eleştiri yazısı yazmak istemesi gibi abes değil midir?

Elimizde yeterli verinin olduğu önemli bir olay hakkında, tutarlı 
bir kompozisyon kurmaksızın konuşmak abesle iştigaldir.

KÂHİNLİK İDDİASI

“Anlaşılmazlık perdesi örtmek” şeklinde ele aldığımız tavrın, 
gündelik hayatta karşılaştığım başka bir formu, kâhinlik iddiasıdır.

Bugün yaşayan bazı gayrimüslimler bu haberi, “O çağlarda, her 
yerde pek çok kâhin vardı.” şeklinde geçiştirebileceklerini düşünü­
yorlar. Oysa bununla ne söylediklerini -çoğunlukla kendileri dahi 
anlamaksızın- bir anlaşılmazlık perdesi arkasına alıyorlar.

“O çağlarda dinî ritüeller organize eden ve vahye benzer iddia­
larda bulunan kâhinlerin durumları sizce nedir?” sorusunu -bu ha­
ber inşasını hiç gündem etmeden- sorduğunuzda, size ne cevap ve­
recekler?

Muhakkak onlar, kâhinlerin büyük bir kısmının sahtekâr ol­
duklarını, bilerek yalan söylediklerini, bazılarının halüsinasyon gö­
ren kişiler olduğunu ve hatta halüsinasyon görmek için uyuşturucu 
madde aldıklarını anlatacaklar.



O lUlde “kâhin“,bizinı sorumuza bir cevap olmuyor. I lafta biz­
rat kemlisi, cevaplanması gereken bir soru oluyor. Zira muhatapla- 

nn o soruya cevapları da bu bölümde aktardığımız “farkında olarak 

valin söyleyen (sahtekar)’ya da “farkında olmayarak yalan söyleyen 

(halüsinasvon gören kişi)’tasnifimizin dışına çıkmıyor. Harta Kazı­

lın için ikisi birlikte de düşünülebilir.

Aydınlanma sonrası bir dünyada “kâhin" kelimesi, yu karıda yap­

tırımız ikili tasnif dışında bir anlaşılır değildir. Bu, aynen bugün 

bir psikiyatrik rahatsızlığa, “histeri" tanısı koymaya çalışmak gibidir. 

Oysa modem psikiyatride,“histeri" diye ele alınan bir hastalık yok­

tur. 19. yüzyılın ikinci varisi ve 20. yüzyılın ortasına kadar kullanılan 

bu tabir, bugün modern psikiyatride pek çok hastalığa karşılık gelir.

Eğer muhatabımız, “Hayır, ben kâhin kelimesi ile paranormal 

olayları kabul ediyor ve onların vahiy alabildiğine inanıyorum.”di­

yorsa "Peki kâhinlerin vahiy aldığına inanıyorsun da Hz. Muham­

med’in (s.a.v.) vahiv aldığına neden inanmıyorsun? Oysa hiçbir kâ­

hinin hikâyesi Hz. Muhammed’in (s.a.v.) hikâyesi kadar ilginç de­

ğildir." sorusuna cevap vermesi gerekmektedir.

Aynca hiçbir kâhin -ileride detaylıca göstereceğimiz üzere- Hz 

Muhammed’in (s.a.v.) yaptıklarını yapamamıştır. Onların vahiy al­

dığına inanıp Hz. Muhammed’in (s.a.v.) almadığını söylemek mu­

hatabımız açısından çözülmesi gereken bir problem olacaktır.

Tabii “kâhinlerin gaipten haber alabileceğini" kabul eden bir 
muhatabın, materyalist, pozitivist bir felsefeyi benimsemelerinin tu­
tarsızlık olacağını ifade etmek zorundayız. Onlar bunu kabul ede­
rek hem vahiy olgusunu hem de ruh, cin, melek vb. tüm metafizik 
olayları kabul etmiş olacaklardır. Böyle bir kabule gittiklerinde işi­
mizin daha kolay olduğunu söyleyebiliriz. Hatta onların, kâhinleri 
tasdiki dolayısıyla şaman dinleri tercih etmeleri ve ateizmi terk et­
melerinin gerekliliğinden bile bahsedebiliriz.

Oysa vakıada, bu kâhinlik iddiasını dillendirenlerin, kısa za­
man aralıkları ile kaba materyalist felsefeleri dile getirdiklerini gör­
düğümde, Kompozisyon oluşturmanın gerekliliği” bölümünde ak­
tardıklarım aklıma gelmektedir. O yüzden bu iddiayı “Anlaşılmaz­
lık perdesi bölümünün hemen akabinde ele aldım. Çünkü onlar bu-



nunla, anlamını bilmediğimiz ve kendilerinin de bilmedikleri bir ta­
nımlama ile ilgili haberden kurtulmaya çalışmaktadırlar.

HABERİN KESKİNLİĞİ

Daha önce farklı platformlarda haber inşasını aktardığımızda, 
müşahede ettiğimiz durum şuydu:

Nebi’nin (s.a.v.) “farkında olmadan yalan söylediği” kompozis­
yonuna karşı ortaya koyduğumuz fetanet delilleri ile “farkında ola­
rak yalan söylediği” kompozisyonuna karşı ortaya koyduğumuz sa­
mimiyet delilleri, çoğu muhalifimizi -orta yolcu bir çözüm- arayı­
şına itiyor. Zira burada gösterdiğimiz gibi, onun -hâşâ- zincirlik bir 
deli olması durumunda, yaptığı büyük şeyleri anlamak imkânsız olu­
yor. Ya da onun çok kötü bir insan olmasını gerektirecek olan “far­
kında olarak yalan söyleme” kurgularını ve bizim samimiyet delille­
rimizi birlikte okuyan birisinin, kurgunun tamamen hatalı olduğu­
nu anlayacağını düşünüyor.

Bu sebeple, bu şekilde yumuşak geçişlerle haberin detayına gir­
meden yorumlama gayretleri oluyor. Oysa biz, haberin neredeyse 
hiçbir detayının bu şekilde ele alınamayacağını söylüyoruz. Eğer 
o, Cebrail’i gördüğünü -hâşâ- zanneden ve farkında olmadan ya­
lan söyleyen birisi ise “zeki” olamaz. Ya da -hâşâ- Cebrail’i görme­
diğini bilen, ancak farkında olarak yalan söyleyen birisi ise “iyi” ola­
maz. Haberin detayları, bu tarz orta yollu kurgulara müsaade etmez.

Bu konunun oldukça sık atlandığı kanaatindeyim. Bize ulaşan 
bu haberin detaylarına yeterince dikkat etmediğimizde, olgu bize 
kendisini yeterince açmıyor. Tabiri caizse, haberin köşelerini fark 
edemiyor ve yumuşak geçişler yapıyoruz.

Örneğin, Hz. Muhammed’in (s.a.v.), farkında olarak yalan söy­
lediği (toplum önderi olma vb.) ihtimalini tercih eden bazı gayri­
müslimler, bu duruma rağmen, O’nun iyi bir insan olabileceğini ve 
toplumunu bu hareketi ile daha iyiye ulaştırma gayesi güden biri 
olarak tasvir edebileceklerini düşünüyorlar. Ya da O’nun, (bir melek 
gördüğünü zannederek) farkında olmadan yalan söylediği şeklinde-



ki bir kompozisyonu tercih eden bazı gayrimüslimler, O’nun bu du­
ruma rağmen oldukça zeki bir önder olduğu ve bunun büyük işler 
başarmasına mâni olamayacağı şeklinde bir anlatıya başvuruyorlar.

Oysa haberin detaylarına yeterince indiğimizde, elimizdeki ha­
berin, böyle yumuşak geçişlere müsaade etmediğini fark edeceğiz. 
Önümüze gelen haberlerden birkaç tanesini, yalan söylediği varsa­
yımı ile okusak “farkında olarak yalan söylediği” şıkkını seçtiğimiz­
de, onun için kendi hayatlarını, ailelerinin hayatlarını, mallarını ve 
tüm sosyal bağlarını feda eden müminlerle neredeyse dalga geçen 
birisi olduğunu düşünmemiz gerekecektir.

Aynı haberi, “farkında olmadan yalan söylediği” varsayımı ile 
okuduğumuzda, gerçekten çok ciddi düzeyde psikozu olan ve akıl 
sağlığının asla yerinde olamayacağını düşüneceğimiz bir profille kar­
şılaşacağız.

Burada soyut zeminde aktardığımız bu durumun daha kolay an­
laşılabilmesi için belki yüzlerce örnek bulunabilecek bu olguya, her­
kesin bileceği olaylardan birkaç örnek vermemiz faydalı olacaktır.

Ebu’d-Derda’dan (r.a.) şöyle rivayet edilmiştir: Rasûlullah 
(s.a.v.), namaz kılmak için kalktı. Namazında şöyle dediğini işit­
tik: “Senden Allah’a sığınırım.”Daha sonra üç defa,“Allah’ın lane­
ti ile seni lanetlerim.”dedi. Sanki bir şey yakalayacakmış gibi elini 
uzattı. Namazını bitirince;

“Ey Allah’ın Rasûlü! Namazda, bundan önce hiç işitmediği­
miz bir şeyler söylediğini duyduk ve elini uzattığını gördülc’dedi.

Bunun üzerine Rasûlullah (s.a.v.) şöyle buyurdu:

“Allah’ın düşmanı iblis, bir ateş parçası getirerek yüzüme yak­
laştırdı. Ben de üç kere.’Senden Allah’a sığınırım!’dedim.Sonrada 
'Seni Allah’ın lanetiyle lanetliyorum.’ dedim. Fakat o, üç sefer söy­
lememe rağmen kaçıp kaybolmadı. Sonra onu yakalamak istedim, 
bu yüzden ellerimi uzatmıştım. Vallahi Süleyman kardeşimin dr 
ası10* olmasaydı o şeytan, mescidin direklerine bağlanmış olurdu <b 
Medine'nin çocukları onunla oynarlardı.”304 305

304. Sâd, 38/35.
305. Müslim, “Mcsâcid", 40; Nesai,“Sehv", 19.



Şimdi buradaki olaya, Nebi’nin (s.a.v.) yalancı olduğunu varsa­
yarak bakacak olursak ve bölümün başından itibaren aktardığımız 
haber metodunu kullanırsak şunları söyleyebiliriz:

Eğer -hâşâ- farkında olmadan yalan söylüyorsa -sahneyi gözle­
rinizi kapatarak hayal ediniz- bir mescit dolusu insan ve önlerinde 
bir kişi, namaz kılıyorlar. En öndeki kişi bir hayal görmeye başlıyor. 
Fakat arkasındaki hiç kimse bu hayali görmüyor. Onun bu hayali, 
sadece bir his gibi algılamadığı da metnin içeriğinden rahatça an­
laşılıyor. Zira gördüğü şeyi engellemek için eliyle koluyla mâni ol­
maya çalışıyor. Ayrıca karşısındakine bir şeyler söylüyor ve muhte­
melen onun da bir şeyler söylediğini duyuyor. Bu kadarı bile aslın­
da durumun “zahiren böyle bir şeyin olmadığı, ancak bu kişinin, öy­
le olduğunu zannettiği” şeklinde ele alınırsa rahatlıkla işitsel, görsel 
ve (kendini korumaya çalışmasından yola çıkarak) tensel/dokunsal 
halüsinasyonları olduğu anlaşılabilir. Böylesi yoğun halüsinasyon- 
lu bir tablonun, ağır bir psikotik rahatsızlığı ifade edeceği açıktır.

Ayrıca hadisin ikinci paragrafına geçildiğinde, tüm bu olayların 
yaşanması durumunda düşüneceğimiz bu yargılar, söze de dökülerek 
kalabalığa ifade edilmiştir. Varsayımsal anlatıma devam ettiğimiz­
de, -hâşâ- bu tarz halüsinasyon ve psikotik tablolarda hastanın far- 
kındahğı, hastalığın seyrinin anlaşılması açısından oldukça önemli­
dir. Buradaki durum, yaşadığı bu şeyleri kendi içinde tutan bir has­
tanın durumundan çok daha ağır bir tablodur. Çünkü burada, hasta 
farkındahğınm çok düşük olduğunu ve ağır bir seyir ile karşılaşaca­
ğımızı düşünmemiz gerekir.

Ayrıca -iddia edilen- hastalığın seyri, başladığı andan Nebi’nin 
(s.a.v.) vefatına kadar hiç azalmaksızın devam etmiştir. Kalabalıklar 
içinde ya da tek başına, rahat anlarda ya da savaş esnasında, mut­
lu ya da üzüntülüyken hiç azalmaksızın devam eden halüsinasyon- 
lardan bahsetmiş oluruz. Hatta vefatı öncesine dair nakledilen, “En 
yüce dosta, dünya ile ahiret arasında muhayyer bırakıldım...” şeklin­
deki son sözlerine baktığımızda, aynı tablonun, ölümüne kadar hiç 
değişmeden seyrettiğini anlamak güç değildir.

Yine örneğin, namaz vakitlerinin tayini ile ilgili oldukça meş­
hur bir hadiste Nebi (s.a.v.), namazın ilk vakitleri ve son vakitlerin­
de Cebrail’in arkasında durarak namaz kılıyor ve namaz vakitleri-



ııi sahabeye öğretiyor. İlk gün, örneğin öğle ve ikindi namazlarının 

ilk vakitlerinde, ikinci gün ise öğle ve ikindi namazlarının son va­

kitlerimle namaz kılıyor, liöylccc iki günde beş vakit namazın han­
gi aralıklarda olduğunu sahabesine öğretiyor.’"''

Şimdi bu olayın yalan olduğunu ve Nebi’nin (s.a.v.) farkında ol­
madan böyle bir hadise yaşarlığını zannettiğini ve bunu da bu şekil­

de ifade ettiğini düşünen birisi O’nun, -haşa- aralıksız iki gün bo­
yuma düzenli halüsinasyon gördüğünü ve gördüğü halüsinasyonun 

arkasında namaz kıldığını söylemiş olur. Öyle ki O, bunun halüsi- 

nasyon olduğunun farkında bile olmamıştır.

Öte yandan, Cebrail’in, Hendek Savaşı sonrası kendisine gö­
ründüğü ve zırhını çıkarmayıp Benî Kurayza üzerine sefer düzenle­
mesi gerektiğini söylediği gibi hadisler de bu bağlamda tekrar tek­

rar düşünülebilir.

Reinhart Dozy diyor ki: “Cebrail, daha elbiselerinin tozu he­
nüz silkelenmiş olduğu hâlde Muhammed e, Benî Kurayza üzerine 

yürüme emrini getirdi.”1"'

306. Buhari,“Bâbu Ziknı 1-Melâikc”, 3221; Muvatta, “ Vukutu’s-Salat',1.
307. Dozy, İslam Tarihi, s. 76.

Konuyu gereğinden fazla uzatma endişemiz olmasaydı, sayısız 
örneği getirebilirdik. Ancak, meselenin anlaşılabilmesi için bu ka­

dar kâfi diye düşünüyoruz.

Netice itibariyle girişte de aktardığımız gibi olgunun, yumuşak 
bir geçişe müsait olmadığını kolayca anlayabiliriz. Yani, “Farkında 
olmadan yalan söylüyor.” dediğimizde, “Ama zeki bir insandı ve in­
sanlık tarihindeki en büyük önderlerden biriydi...” gibi söylemleri­
mizle net bir şekilde çelişecek oldukça ağır psikotik bir tabloyu ta­
rif edeceğimiz ortadadır.

Bu yüzden, nübüvvet iddiasını 0-100 arası bir skala gibi ele al­
sak, biz peygamber olduğunu iddia ederken +100 demiş oluyorsak 
muhatabımız, “Farkında olmadan yalan söylüyordu.” diyerek kom­
pozisyon oluşturmak istediğinde, bırakınız 70-80 demeyi, 0 dahi de­
miş olmaz. Bilakis, -100 demiş olur. Zira bu tabloda Nebi (s.a.v.). 
bırakınız büyük bir zekâ olmayı kendisinin gündelik kişisel balo-



mini dahi yerine getirmesine şaşıracağımız, halk arasındaki tabir­
le “zincirlik deli” şeklinde ele alınan çok ağır bir psikiyatrik durum­
da olmuş olur. Biz ise onun yaptığı hiçbir şeyin, bu tablo ile açık- 
lanamayacağı kanaatindeyiz. Bu bir açıklama olmaktan ziyade, çok 
daha büyük problemler doğuracaktır. Bunu “Fetanet Delilleri” kıs­
mında göstereceğiz.

Tekrar aynı sahneye dönecek olursak bir gayrimüslim bakış açı­
sıyla, -hâşâ- O’nun, bilerek böyle bir numara yaptığını ve bu esna­
da numara yaptığının farkında olduğunu düşünecek olursak nasıl 
bir senaryo oluşacaktır?

O mescitte kendinizi hayal edin. Arkanızda kalabalık bir cemaat 
ve siz namaz kıldırıyorsunuz. Arkanızdaki insanlar, pek çok şeyden 
sadece sizin için vaz geçmişler. Sizin fikirleriniz için evlat, can, mal 
ve itibar feda etmişler. Yer ve yurtlarından olmuşlar. Anne ve baba­
ları ile görüşmez, konuşmaz olmuşlar. Ne söyleseniz inanıyor ne is­
teseniz yapıyorlar. Size gönülden bir bağlılıkla bağlılar.308

Ne düşünerek bir anda numara yapmaya başladınız? El ve kol­
larınızla itişme kakışma hareketleri yapıyorsunuz. Arkanızdaki in­
sanlar heyecanla bakıyorlar. Siz bilerek onları aldatmak için bu ha­
reketleri yapmaya devam ediyor ve sanki birileriyle konuşuyormuş 
gibi mırıldanıyorsunuz. Sonra size bunlarla ilgili soru soruyorlar ve 
dönüp onlara, “Sonra onu yakalamak istedim, ondan dolayı ellerimi 
uzatmıştım. Vallahi, Süleyman kardeşimin duası309 olmasaydı, o şey­
tan mescidin direklerine bağlanmış olurdu da Medine’nin çocuk­
ları onunla oynarlardı.” diyorsunuz. Sahiden, şu an sizin bu sözle­
rinize bile inanan insanları böyle manipüle ederek ne kazanabilir­
siniz? Zaten sizi tasdik etmeyen insanlar bu sözlere inanmaz, tas­
dik edenler için de ekstra bir getirisi olmaz. Bu, insanların aklı ile 
alay etmek değil midir? Onların temiz duygularını ve fedakârlıkla­
rını suiistimal etmek değil midir?310

308. “Sahabenin Tarihî Kaynaklığı” ve “Fetanet Delilleri”bölümünün “Birey­
sel değişim” alt başlığı altında, bununla ilgili delilleri serdettik.

309. Sâd, 38/35.
310. Nebi (s.a.v.) bundan münezzehtir. İlgili pasajda böylesi bir gayrimüslim 

bakışın tutarsızlığını göstermeye çalışıyoruz.



IVk çok bu tarz rivayette göreceğiniz üzere, “O, iyi bir insandı. 
Ama bir toplum önderi idi ve bu yüzden Cebrail’le konuştuğu ya­
hnini söyleyerek toplumunu daha iyi bir duruma getirmek istemiş­
ti." iddiası ile uyumlu sonuçlara ulaşılamayacaktır. Zira bu olayın, 
toplum önderlimi ile neredeyse hiçbir direkt ilişkisi yoktur. Gayri­
müslim nazarı ile bakılacak olsa, bu olay -hâşâ- tamamen anlam­
sız ve sahibini rez.il edici bir manipülasyondan ibaret görünür. Zira 
ben kendimi böyle bir topluluğun önünde, yalan olduğunu bilmeme 
rağmen böyle hareketler yaparken hayal ettiğimde, bunun ciddi bir 
düşüklük ve hokkabazlık olduğunu düşünürdüm. Hatta bir amacı 
olduğunu düşünmediğimde, az önce vasıflarım yazdığım arkamda­
ki fedakâr kitlenin aklıyla dalga geçmek gibi olurdu.

Aslında aynı şeyleri, vahyin geliş şekillerini açıklayan hadisler 
üzerinden de düşünebiliriz. Gerçekten ciddi bir yekûn oluşturan bu 
rivayetlerde Nebi’nin (s.a.v.) muhtelif hareketlerini, “Farkında ola­
rak yalan söylüyordu.” gibi gayrimüslim bir nazarla ele almaya çalış­
saydık, -hâşâ- insanların aklı ile alay eden, lüzumsuz ve saçma hare­
ketler peşinde koşan bir profil ortaya çıkardı.

Lesley Hazleton diyor ki: “Hazreti Muhammed bir elçiden 
ziyade, anlatılamayacak şeylere beşerî şekil vermek için çabalayan 
bir tercümandı. Vahiyler onu, eşit miktarda gururlu, kararlı, yor­
gun ama güçlü, sersemlemiş ama aklı başında yapmıştı. Bazen so­
ğuk havalarda bile ter içinde kalır, bazen de soğuktan titrerdi. San­
ki tüm dünyanın yükü üzerine binmiş gibiydi. Bu hâllerden hangi­
si olursa olsun onu, vahiyden sonra pelte gibi yorgun hâle düşürür­
dü. Anlatmaya hazırlandığı kelimeler, bu hâl içerisinde şekillenmeye 
başlardı”311

Titremeler, terlemeler, üzerini örtmeler vb. detaylar dikkate alı­
narak tüm bunların kandırmacadan ibaret olduğunu düşündüğü­
nüzde, bunların sahibi olan kişi ile ilgili, “İyi bir insandı ve toplum 
önderiydi. Ancak bile bile yalan söylüyordu.” gibi bir kurgu ile işin 
içinden çıkılamayacağı kolayca anlaşılabilir. Kendinizi, böyle hare­
ketler ve numaralar yaparken hayal ederseniz, söylemek istediğim1 
biraz daha kolay tefekkür edebilirsiniz.

311. Hazleton, İlk Müslüman, s. 122.



Hz. Peygamber bir gün Übey’i çağırarak “Allah, sana Beyyine 
suresini okumamı emretti.” demiş, Übey de heyecanla, “Allah size 
benim adımı mı andı ya Rasûlallah?” diye sormuş, “Evet.” cevabını 
alınca da sevinçten ağlamıştı.312

Mesela bu olayda, Nebi’nin (s.a.v.) bilerek ve sahabesini ma- 
nipüle etmek için yalan söylediğini düşünseniz, onun iyi bir insan 
olabildiğine ihtimal verebilir misiniz hiç? Böylesi bir iddiaya göre 
onun -hâşâ- en saf duyguların üzerinde hora tepen, kötü karakter­
li biri olması gerekmez mi?

Böylesi bir kurguda O, nasıl iyi bir insan sayılabilir? Nebi (s.a.v.), 
toplumunu 23 yıl sürecek bir düşmanlık içine atmış, babaların oğul­
larına, oğulların babalarına düşmanlık etmesine sebebiyet vermiş, 
babalar ve oğullar birbirine düşman olurken ne hissetmiş? Pek çok 
sahabesinin bulunduğu bir ortamda, “Şimdi Cebrail bana geldi.” 
dedikten sonra onlarda oluşan heyecan ve üzüntüleri nasıl görmüş?

Hangi arkadaşınız, sizin oğlunuzu ya da babanızı böyle manipü- 
le etse, onun iyi bir insan olduğunu düşünürsünüz? Hangi arkada­
şınız, söylediği bir yalan için oğlunuzu size düşman etse, onun ger­
çekten iyi olduğu kanaatinde olursunuz?

Şayet onun iddiaları -hâşâ- yalan olsaydı, koyduğu keyfî ve an­
lamsız bir sürü yasak ve ibadetle hayatı kısıtlanan insanları düşü­
nün, ömürlerini bunanla harcayan kimseleri düşünün. Böyle bir in­
san, onlar açısından nasıl olur da iyi görülebilir? Üstüne üstlük, tüm 
bu kısıtlama ve düşmanlıkların haricinde, garip hareketlerle göz bo­
yamaya çalışan bir profil önlerinde dururken.

Eğer O, bilerek yalan söyleyen biri olsaydı, gerçekten düşük ka­
rakterli ve kötü ahlaklı olması lazım gelirdi. O, tüm bunlardan mü­
nezzehtir.

O hâlde biz burada, “farkında olmadan yalan söyleme” kısmın­
da ele aldığımız gibi “farkında olarak yalan söyleme” bağlamında da 
olgunun yumuşak geçişe uygun olmadığını söyleyebiliriz.

Zaten bu yüzden eski müellifler, nübüvvetin orta hâili bir id­
dia olmadığını ısrarla vurgulamışlardır. “İnsanların en faziletlilerin-

312. Buhari, “Menâkıbü’1-Ensâr”, 16; Müslim, “Fezâilü’s-Sahâbe”, 122.



den (gerçek peygamberler) ve en düşüklerinden (sahte peygamber­
ler] başkası nübüvvet iddiasında bulunmaz.” Faziletli bir sahte pey­
gamber olamaz. Hayatın detayları buna müsaade etmez. Bu iddia 

orta hâili bir iddia değildir ki yumuşak bir geçişle ele alınabilsin.

23 yıl aralıksız yalan söyleyen bir insan gerçekten iğrenç bir ka­
raktere sahip olur. Pak ve temiz Nebi (s.a.v.), böyle olma konusun­

da, insanların en uzağıdır.

JL SjUa *lî «P >

£12 S ÖJ İjçL Çu? }î Çj? j>t
“Kur’an gelmeden önce aranızda uzun bir süre yaşadım, siz ak­

lınızı kullanıp düşünmez misiniz? Allah hakkında yalan uyduran ve­

ya O nun âyetlerini yalanlayandan daha zalim kimdir? Günah yolu­

na sapanlann kurtuluşu yoktur.”313

313. Yûnus, 10/16-17.

314. Lapidus, İslâm Toplumlun Tarihi, s. 55,

Bu ayet-i cclilede, “Allah hakkında yalan uydurandan daha za­

lim kimdir?” üslubu nd a, “İnsanların en düşükleri sahte peygamber­

lerdir.” sözümüze delil vardır. Bu ihtimal, Nebi’nin (s.a.v.), bu kav- 

min içinde bir ömür yaşamış olması ve böyle bir düşüklükten uzak 

olduğunun kavmi tarafından bilinmesi sebebiyle delil olarak kulla­

nılmıştır. Allahu a'lem.

Ira M. Lapidus der ki: “Peygamberlik sıra dışı bir fenomendir 

ve bir peygamberin etkisinin, halkının yaşam biçimini külliyen de­

ğiştirip arkasında dünyanın büyük dinlerinden birini miras bırak­

ması nadirdir."314



SAMİMİYET DELİLLERİ

Bu bölüm, Muhammed’in (s.a.v.) farkında olarak yalan söyle­
diği iddiasını çürütmeyi amaçlamaktadır.

Bu iddia genelde şöyle dile getirilir: “Muhammed bir toplum 
önderiydi ve çok zeki bir insandı. Halkını ve toplumunu değiştirmek 
için kendisinin melekle görüştüğünü söyledi. Dinin etkisini kulla­
narak halkını siyasal fikirlerine yönlendirdi ve bir toplumsal değişi­
mi bu şekilde sağladı."

Bazıları315 daha kaba ve seviyesiz bir şekilde,Onun -hâşâ- ka­
dın düşkünü, iktidar heveslisi, kötü bir insan olduğunu ve toplumu­
nu, uydurduğu bir yalanın peşinden sürüklediğini iddia etmektedir­
ler. Örneğin, bazı internet forumlarında, İslam aleyhine kullanılma­

ya çalışılan “Zeyd ve Zeyneb” kıssası316 vb. aslında bu kişiler tarafın­
dan, haberin böyle yorumlanabileceğine delil olduğu zannedildiği 
için bu kadar dile getirilmektedir.317

315. Bu sözlerimizle sadece ayaktakımını kastettiğimiz zannedilmesin. Bura­
da çok meşhur oryantalistlerden Orta Çağ kilise papazlarına, üniversi­
telerde kürsü sahibi kişilerden halk tabanındaki cahillere kadar geniş bir 
kitle mevcuttur. Bazılarının unvanlarının önemseniyor olması, iddianın 
çocukça, kaba ve seviyesiz olduğu gerçeğini değiştirmemektedir.

316. el-Ahzâb, 33/37.
317. Meriç, “Zeyd, Zeyneb (rad) ve Muhammed (as) 11 Ahzab 37 ayeti”, 

https://www.youtube.com/watch?v=FlerszMYXvU&t=335s (Son eri­
şim: 23.05.2022).

https://www.youtube.com/watch?v=FlerszMYXvU&t=335s


Biz burada, “Bu tarz yorumlar, elimizdeki tarihî verileri açıklar 
mı?”sorusunu soracağız. Bu yorumların, tarihî verilerin büyük bir 
kısmını görmezden geldiğini ve bir kompozisyon oluşturmadığını 
iddia edeceğiz. Aslında bu tarz iddia sahiplerinin, aleyhlerine olan 

delilleri görmezden geldiğini ve bu delillere açıklama getirme gaye­
sinde olmadıklarını ortaya koyacağız.

Bu iddiaları çürüten delillere, “Samimiyet Delili'dedik. Bu de­
liller, “Peygamber, farkında olarak yalan söylüyordu." iddiasını çü­

rütmektedir.

Samimiyet delillerinde, çoğunlukla sıradan bir siyasi önderin 

kendi iradesi ile tercih etmeyeceği şeyleri yaptığını göstereceğiz. 
Ayrıca -daha kaba bir iddia olan- kendi kişisel çıkarları için hu ya­

lanı uydurduğu iddiasını çürüten delilleri de bu başlığın içerisinde 
ele almış olacağız. O, bunu meleğin kendisine ilettiği Allah'ın ira­

desi ve isteği sebebiyle yaptığım söylemiştir. Bu konuda ne kadar sa­

mimi olduğuna dair cevap arayacağız.

BİR İTİRAZ

İnceleyeceğimiz kısım, bazen -maalesef- fazlası ile yanlış an­

laşılıyor. “Filan şahıs da samimiydi ve fedakârlıklar yapmıştı. 0 

hâlde ona da mı peygamber diyeceğiz?" şeklinde itirazlar geliyor. 

Burada haber değerlendiriyorsak haberin içeriğini göz önüne al­

mak zorundayız. Samimiyetin sadece Nebiye (s.a.v.) ait olmadığı 

söylenip yalnızca bununla peygamberlik ispatı yapılırsa yeryüzün­

de çok fazla peygamber çıkacağının farkındayız. Burada nübüv­

vetin her delille tek başına ispatlanması gibi bir gayemiz yoktur. 

Nübüvvetin yalan olduğunu iddia eden birisi için iki ihtimal var­

dır: “Farkında olarak ya da olmayarak, yalan söylemesi”. Biz bura­

da, farkında olarak yalan söyleme ihtimalini çürütmüş olacağız.Bir 

sonraki bölümde de farkında olmadan yalan söyleme ihtimalini 

çürüteceğiz.318

318. Eğer böylesi bir soru, bu bölümde sizin de aklınıza geldiyse muhıcmdo 

kitabın “Haber inşası"bölümünü anlamamış ya da okumamışsınız^



Ayrıca burada, samimiyet delillerinde ortaya koyduğumuz ör­
neklerle diğer tarihî kişilerin samimiyetleri arasında önemli fark­
lar vardır.

Biz, Muhammed’in (s.a.v.) çok canlı tasvirlerle ifade ettiği,“Ben 
Cebrail ile görüşüyorum ve bana Allah’ın emirlerini bildiriyor.” ha­
beri üzerinden konuşuyoruz. Cebrail’le görüşme iddiasını ve tüm 
olağanüstülükleri ısrarla vurguladığımıza dikkat ediniz lütfen.

Biz elbette Bruno’nun ya da Kinik Diyojen’in samimi olduğunu 
biliyoruz. Ya da en azından insanlar bunda neredeyse müttefiktirler. 
Ancak, iddia içeriği açısından ciddi farklar mevcuttur.

Birincisi, bu şahıslar böyle olağanüstü bir olayın nakilcisi du­
rumunda değildirler.

İkincisi, samimiyetleri bir haber üzerinden değil, teoriye sada­
kat bağlanımdadır. Yani onlar, “Ben melekle görüşüyorum.”gibi bir 
haberde samimiyet iddiasında değildirler.

Üçüncüsü, ilk ikisine bağlı olarak peygamberlik gibi bir iddi­
aları yoktur.

Şimdi samimiyet delillerimize başlayalım.

MÜKELLEFİYETLER (EMİR VE YASAKLAR)

Haramlar ve farzlar konusunun incelenmesi, olguyu siyasi ola­
rak yorumlamayı imkânsız hâle getirmektedir. Burada emirlerin gel­
diği Arap toplumunu anlamamız, tarihî vakıayı daha doğru yorum­
lamamızı sağlayacaktır.

İçki, Fuhuş ve Oruç

Biz Muhammed’in (s.a.v.) -hâşâ- siyasi çıkarları için melek­
le görüşme iddiasında olan bir yalancı olduğu kurgusunda, emir

bölümü tekrar okumanızı tavsiye ederim. Bahsini ettiğim bölümü anla­
madan bu bölümü anlamanız maalesef mümkün değildir.



'T yasakları anlayamayız. Zira burada, insanların sevdiği şeyleri ne 
için yasakladığı vc hangi amaçla sevmediği şeyleri emrettiği soru­

sunu siyaseten cevaplamak imkânsızdır. Onun emirleri tebliğ etme­
ye başladığındaki durum vc yaşanan süreçlerle ilgili aşağıdaki alın­

tılar önemlidir.

T. W. Arnold diyor ki: “Yeni ibadet şekli, Hz. Muhammed’in ilk 
tebliğde bulunduğu Araplar tarafından alayla karşılandı. Peygam- 
ber'in çağrısının en zor kısmı, insanları Allah'a karşı zühd hâlinde 
olmaya davet ettiğinde ve ibadeti yalnızca Allah’a has kılarak yap­
malarını söylediğinde ortaya çıkıyordu.”’1’

Dermenghem diyor ki: “O günkü Arabistan’da şarap çok içilir­
di. Üzüm şarabından çok, hurma şarabı tercih ediliyordu.”319 320

319. Arnold, İslam'ın Tebliğ Tarihi, s. 69.

320. Dermenghem, A/z. Muhammed ve Risâleti, s. 239.
321. Dozy, İslam Tarihi, s. 132.

322. Goldziher, İslam Kültürü Arattırmaları, c. 1, s. 60.

323. Goldziher, Islam Kültürü Arattırmaları,c. 1, ss. 69-70’te çokça örnek vat
324. Goldziher, İslam Kültürü Arattırmaları, c. 1, ss. 60-61.

Reinhart Dozy diyor ki: “Araplar içkiye düşkünlükleriyle tanı­
nırlardı."321

Konuyla ilgili iki de Arap şiirinden örnek verelim.
Ignaz Goldziher diyor ki: “Ebu Mihcen şöyle der; ‘Öldüğüm 

zaman beni bir asmanın dibine gömün ki ölümümden sonra bile ke­
miklerim onun suyuna kanabilsin. Sakın beni bir vahaya gömmeyin. 
Çünkü bir gün ölünce, artık şarabı tadamamaktan korkuyorum.”322

Ignaz Goldziher: “Ebu’l-Hindi’nin mezar taşına şöyle yazılmış; 
‘İleride bir gün ölürsem kefenimi asma yaprağından yapın, mezarım 
da üzüm mengesi olsun.”323

Ignaz Goldziher diyor ki: “Huzeylilerin Peygamberden, İslam 
davasına bağlandıktan sonra dahi fuhşa devam edebilme talebin­
de bulunduklarını duymamız hiç de şaşırtıcı değildir. Hz. Muham­
med’in (s.a.v.) Allah adına Araplardan talep ettiği, yeme ve içmede­
ki şahsi irade serbestliğinin zühd ile tahdidi, yani sınırlandırması, 
onların düşünce tarzlarına iğrenç geliyordu.”324



Goldizher diyor ki: “Bu muhalefet, en şiddetli şekilde, Hz. Mu­
hammed (s.a.v.) zamanında cinsel ilişkiye ve şaraba konulan tahdit­
lere, yani sınırlara karşı yöneltilmiştir.”525

325. Goldziher, İslam Kültürü Araştırmaları, c. 1, s. 60.
326. Hitti, Siyasi ve Kültürel İslam Tarihi, s. 172.
327. Goldziher, İslam Kültürü Araştırmaları, c. 1, s. 70.
328. Arnold, İslam'ın Tebliğ Tarihi, s. 70.
329. Goldziher, İslam Kültürü Araştırmaları, c. 1, s. 59.
330. Dermenghem, Hz. Muhammed ve Risaleti, s. 305.

Philip Hitti diyor ki: “İslam ne şekilde olursa maziyi ilga etmiş, 
silip atmıştı. Eski Arapların gönüllerinde ‘kadından sonra yatan ‘şa­
rap’ve ‘kumar’bir tek ayet ile hukuk dışı edilmişlerdi.”526

Goldziher diyor ki: “Rebia b. Ümeyye, Müslüman olduğunda şa­
rap içmeyi bırakmak istememişti ve kadehi, Ramazan ayında dahi elin­
den düşmezdi. Bu sebeple Ömer (r.a.) tarafından Medine’den sürül­
müştür. Bu gururlu adam bu ceza sebebiyle İslam’dan o kadar soğudu 
ki Hazret-i Ömer’in ölümünden sonra Hazret-i Osman idaresi altında 
daha çok müsamaha bulabileceğini ummasına rağmen, hükümet mer­
kezine geri dönmek istemedi. Hristiyan İmparatorluğuna iltihak et­
mek -yani oraya sığınmak- ona daha cazip geldi ve de Hristiyan oldu.”527

Goldziher devam eden bölümde yasaktan dolayı Hristiyanlığı 
kabul eden başka insanlardan örnekler vermiş.

T. W. Arnold diyor ki: “Kural tanımadan yaşama arzularına, İs­
lam’ın koymaya çalıştığı sınırlamalara artık tahammül edemiyorlar­
dı. İçki, kadın ve müzik, cahiliye devri Araplarının vazgeçilmezle­
ri arasındaydı. Peygamber ise bunların her birine ait emirlerin icra­
sında son derece müsamahasız ve tavizsiz idi.”528

Goldizher diyor ki: “İslam’ın ilk zamanlarında hakiki Araplar, 
ramazan orucundan hoşlanmıyordu."229

Emile Dermenghem diyor ki: “İslam dini, aynı şekilde şarabı 
tamamen yasaklamıştır. Orucu da kesin olarak hiçbir şeyi yememe 
içmeme şeklinde belirleyerek hiçbir dinde benzeri görülmemiş bir 
oruç tarzı ortaya koymuştur.”220

Bu kurguyu tercih edenin fuhşu, içkiyi yasaklamanın ve Der- 
menghem’in de ifade ettiği gibi, diğer dinlere göre çok daha katı bir 325 326 327 328 329 330



tarzda orucu emretmenin ne gibi bir siyasi menfaati olduğunu açık­
laması gerekir.Tabi ki bu açıklama dclillcndirilmemiş evham cinsin­
den sözleri aşarak temellendirilmiş olmalı. Hz. Muhammed (s.a.v.) 
siyasi bir beklenti ile bir nübüvvet yalanı atmış olsaydı, bu emir ve 
yasaklarla neden işini zorlaştırsın? Onlar içki ve fuhşa bu kadar bağ­
lıyken bunları yasaklayarak kitlenin tepkisini celbediyor ve hatta bu 
durum, yeni katılımların olması önünde engel oluyor.

Bugünkü toplumda, içkinin çok sevildiği ve insanların namaz­
dan, niyazdan uzak olduğu bir coğrafya düşünelim. Burada toplum­
sal bir hareket başlatmaya çalışan bir yalancı olsaydınız, onları size 

katılmaları için bu denli şiddetli mükellefiyetlere mecbur eder miy­

diniz? Mesela, içki konusunda çok hassas davranıp namazı vs. em­
reder miydiniz? Tabii ki böyle yapmazdınız. Aksine, şahit olduğu­
nuz çoğu örnekteki gibi, onların hayat tarzlarını olumlayarak arka­

nızda toplamaya çalışırdınız. Hele de içinde bulunduğunuz coğraf­
ya, -örneğin içkiye alternatif olması hususunda- bugünkü gibi en- 

vaiçcşİt meşrubat skalasına sahip değilse. Nitekim dönemin Arap 

coğrafyasında çay, soda, ayran, kola, meyve suyu vb. içecekler var­

ken şarap yasaklanmadı. Muhtemelen -özellikle de yolculukta- o 

sıcağa uzun süre dayanabilecek iki içecek vardı; su ve şarap. Şara­

bın yasaklanması, esasında çoğu kişi için tek içeceğin su olması an­

lamına geliyordu.

Kitleyi celbetmck isteyen kimse, onun nabzına göre şerbet ve­
rir. Nebi’nin (s.a.v.) yaptığı böyle midir? Peki O’nu böyle davran­
maktan alıkoyan irade neydi?

Namaz

Şimdi de namaz hususunu inceleyelim.

Ignaz Goldziher diyor ki: “Muhammed’in, müminlerden talep 

ettiği ameller dahi Arapların anlayışına zıt düşüyordu. Dinin bütün 

kaide ve ibadetlerinden hiçbirisine, namaza karşı yapılandan daha 

fazla mukavemette bulunulmamıştır.”33’ 331

331. Goldziher, İtfam KütfûrûÂraf tırmalan, c. 1, s. 76.



Karen Armstrong diyor ki: “Kureyş, ilk Müslümanların namaz 
kıldığını gördüğünde, korkuya kapılmıştır. Kureyş klanının yüce üye­
lerinin yüzyıllarca süren onurlu bedevi bağımsızlığından sonra kö­
le gibi yere kapanması, kabul edilebilir iş değildir ve Müslümanlar, 
ibadetlerini gizlice yapmak İçin şehir çevresindeki vadilere çekilmek 
zorunda kalmıştır.**532

332. Armstrong, Tanrı nın Tarihi, s. 229.
333. Müslim, 2797.

334. Wan, Hz. Muhammed Peygamber ve Devlet Adamı, s. 235.

Bu olguyu, Ebu Cehil’in şu sözlerinde müşahede edebiliriz. O, 
bir gün Kurcyşlilcre;

“Muhammed, aranızda hâlâ yüzünü toprağa sürtüyor mu?” di­
ye sordu.

“Evet.” cevabını alınca dedi ki:
“Lat ve Uzza’ya yemin olsun! Onu böyle yaparken görürsem 

boynuna ayaklarımla basacağım. (Veya, “Ben de O’nun yüzünü ye­
re batıracağım.”)332 333 334

Buraya kadar namazın, cahiliye toplumuna ne derece ters ve ra­
hatsız edici olduğu anlaşılmıştır.

Sakif Heyetine Namazın Şart Koşulması

Siyasi olarak açıklanması imkânsız olan bir örnek Sakif, Heva- 
zin heyetlerinin durumudur. Bu, oldukça güçlü bir kabilenin, Müs­
lüman olmadan önce yaptığı müzakereyi içerir. Kabilenin gücünü 
anlamak açısından, Mekke’nin fethinden sonra dahi topladıkları or­
dunun, Hz. Muhammed’in (s.a.v.) ordusunun iki katı büyüklüğün­
de olduğunu aktarmak zannediyorum yeterli olacaktır.

Montgomery Watt diyor ki: “Hevazin olarak adlandırılan ka­
bileler grubu, Muhammed’in ordusunun iki katı büyüklüğünde bir 
ordu topluyordu.””4

Müşriklerin şu sözleri bahsi edilen iki kabileden birisine aittir:



im • peygamberliğin İspati

—* ’*• Jy ’ÎJ ijfe

"Ve dediler ki: Bu Kur’an, iki şehirden birinin büyük bir ada­
mına indirilmeli değil miydi?”335

335. ez-Zuhruf, 43/31.

336. Kister, İlk Dönem İslam Tarihi Üzerine Makaleler^. 135.

337. Goldziher, İslam Kültürüri raş tır mala rt,c. 1, s. 81.

Bu derece güçlü olan bu kabile, siyasi olarak bağlılık ifade et­
meden Önce namaz kılmamayı şart koşmuşlardı.

Meir Jacob Kistcr, bu konuda şunları söylüyor: "Temsilci­
ler heyetinin namazdan muaf tutulması yönündeki isteği, özel­
likle dikkat çekmektedir. Peygamberin, onların bu isteğini red­
dettiğinde, şöyle dediği belirtilir: ‘Namazın olmadığı bir dinde 

hayır yoktur.’Temsilciler heyeti de Peygamber’in kararını kahul 
ederek şöyle dedi ‘Bizim için zül (eziyet) olsa da senin için yapa­

cağız.**33*

Ignaz Goldziher diyor ki: “Sakif kabilesine karşı yapılan muha­
rebenin hikâyesinden biliyoruz ki onlar, İslam’ı kabul etmeleri es­

nasında, namazdan muaf tutulmaları imtiyazını, kati bir inatla el­

de etmek istemişlerdi. Bu fikri kabul ettiremeyince kabile mensup­

larının şu sözlerle namaza razı olduklarını görüyoruz ki, onlar na­
mazın vücubunu, kendilerini küçültücü bîr fiil olmasına rağmen ka­

bul etmişlerdir.”337

Hem Kister hem de Goldziher’in nakilleri, bir üst başlıkta, ca- 

hiliye Araplarınm namazı bir tür aşağılanma olarak görüp hoşlan­

madıkları şeklindeki iddialarımıza delil oluşturmaktadır.

Konumuza tekrar dönecek olursak bu kadar kritik bir anda, 

böyleşine Önemli bir kabileye karşı öne sürülen bu şart, hangi siya­

si gaye ile açıklanabilir?

Meir Jacob Kister şöyle diyor: "Buna göre Sakif temsilciler he­

yeti, Sakif’in güçlü konumunu ve diğer kabileler üzerindeki nüfuzla­

rını,yaptıkları konuşmalarında ifade etmişlerdir. Bu bağlamda,eğö 

Sakif İslam’ı kabul ederse Need bölgesinin tamamının kendilerim 

takip edeceğini, aksi hâlde Sakif Müslümanlar ile savaşırsa bütün



müttefiklerinin de Peygambere ve toplumuna karşı bu savaşta on­

lara katılacaklarını söylediler."138

338. Kister, İli Dönem İdam Tarihi Üzerine Makaleler, s. 138.
339. Kister, İlk Dönem İslam Tarihi Üzerine Makaleler, s. 139; Rodinson, Mu­

hammed, s. 3G8’de aynı şekilde aktarmıştır.

Hz. Peygamber (s.a.v.) eğer bilerek yalan söyleyen -hâşâ- bir 

yalancı olsaydı, bir şekilde onları namazdan muaf tutarak bu kritik 

durumu aşabilirdi.

Meir Jacob Kister şöyle devam ediyor: "Sakifler, Arap kabilele­

ri karşısında itibarlarını korumak ve onlar üzerindeki üstünlükleri­

ni göstermek için taleplerinin kabul edilmesi konusunda, Peygam­

bere ısrar ettiler. Peygamber, belli bir süreye kadar onların, öşür­

den ve mecburi askerlikten muaf tutulmalarını, putlarının diğer­

leri tarafından yıkılmasını kabul etti ve onlara tefecilik ayrıcalığını 

verdi. Fakat namazda secde etme konusunda onlara ayrıcalık ver­

medi.”338 339

Kisterin beyanına göre Hz. Muhammed’in (s.a.v.) ısrarcı oldu­

ğu tek madde, onların talepleri içerisinde en az siyasi olanıdır. Bu 

tarz bir kompozisyon kuran kişinin, bu olguyu siyasi olarak delil- 

lendirerek açıklaması gerekmez mi?

Korku Namazı

Yine mesela, korku namazı siyasi olarak nasıl açıklanabilir? Ni­

tekim ayette şöyle geçiyor:

îjLaJi ji 1*15

3-^ıİJı ûj fyji 5^1 ^>.2 3i 3ı
CUİ İ^İLİJİ cjjü hlj

okJj |»>^1 jj ly^-b İ31j



j'i ftf ÖI Si tk-ii Iki

W 5ii Ji ijii; jİHkÂ ı^Lü 5İ JLjj 

(jli-j fifli'j CÇi İl IjJsSğ IjLÎJl f.!.'.îû ISI» ts»«J Çlji 

J* cJtf :,LİJl jı Sjiin I_L_JÎİ ^liiUil lili

“Yolculuk ettiğinizde, kâfirlerin size bir fenalık yapmasından 
korkarsanız, namazı kısaltmanızda size bir sorumluluk yoktur. Zi­
ra kâfirler, size apaçık düşmandırlar. Ey Muhammed! Sen içlerin­
de olup da namazlarını kıldırdığın zaman, bir kısmı seninle beraber 

namaza dursun ve silahlarını da yanlarına alsınlar. Secdeyi yaptık­
tan sonra onlar arkanıza geçsinler; kılmayan Öbür kısmı gelsin, se­
ninle beraber kılsınlar; tedbirli olsunlar, silahlarını alsınlar. Kâfirler 

size ansızın bir baskın vermek için silah ve eşyanızdan ayrılmış bu­
lunmanızı dilerler. Yağmurdan zarar görecekseniz veya hasta olur­
sanız silahlarınızı bırakmanıza engel yoktur, fakat dikkatli olun. Al 
lah, kâfirlere şüphesiz ağır bir azap hazırlamıştır. Namazı kıldıklar 

sonra Allah'ı, ayaktayken, otururken, yan yatarken de anın. Emni­
yete kavuştuğunuz zaman, namazı gereğince kılın. Namaz, şüphe­
siz, inananlara belirli vakitlerde farz kılınmıştır.”140

340. cn-Nisâ, 4/101-103.

Bu ayetin, savaş ortamında tedbirli kılınan bir namazı tarif etti­
ğini kolayca anlıyoruz İlgili namazı tarif eden, Abdullah b. Ömer'in 

rivayet ettiği bir hadis şeyledir:

“Rasûlullah (s.a.v.) ile birlikte Necid tarafına doğru gazaya git­
miştim. Düşmanın hizasına geldik Onlara karşı saf düzenine geç­

tik. Namaz vakti gelince Rasûlullah (s.a.v.) Efendimiz, bize kıldır­

mak üzere namaza durdu. Bir kısım ashab da onunla beraber na­

maza durdular. Diğer kısım ise yönünü düşmana çevirdi. Rasûlul­

lah (s.a.v.) kendisiyle birlikte olanlarla beraber rükûa vardı ve iki de­

fa secde etti. Derken beraber namaz kılanlar, henüz kılmamış ohn 340 



grubun yerlerine gittiler. Ötekiler de gelip Rasûlullah’ın (s.a.v.) ar­
kasında durdular. Rasûlullah onlarla da beraber rukûa varıp iki sec­
de etti. Sonra selam verdi. Ondan sonra o iki grubun her biri, nö­
betleşe namaza durup kendi kendilerine birer defa rukûa varıp iki­
şer secde ettiler.”341

341. Buhari, “HavT, 11; Nesai, “Havf”, 11; Dârimî, “Salât", 185; Ahmed b. 
Hanbcl, “Müsned”, II, 150.

342. Goldziher, İslam Kültürü Araştırmaları, c. 1, s. 81.
343. Goldziher, İslam Kültürü Araştırmaları, c. 1, s. 83.

Bir kez daha soruyorum; savaş esnasında risklere rağmen terk 
edilmeyen namaz ibadeti, siyaseten nasıl açıklanabilir? Namazın bu 
pozisyonu -hâşâ- “farkında olarak yalan söyleyen ve siyasi çıkarları 
için din uyduran birisi” kurgusu ile nasıl anlaşılabilir?

Sahte Peygamber Olsaydı

Hz. Peygamber (s.a.v.) toplumdaki baskı ve talebe rağmen, kul­
luk mükellefiyetlerinden asla taviz vermemiştir. Oysa peygamber­
lik iddiasında bulunan tüm sahtekârlar, işe mükellefiyetleri azalta­
rak başlamışlardır.

Nitekim Goldziher’e göre, “Muhammed’e muarız yalancı pey­
gamber Müseylime, namazdan muaf tutma vaadiyle kendisine ta­
raftar bulmaya çalışıyordu.”342

Goldziher, başka bir yerde şunları söylüyor; “Müseylime, he­
diye olarak ikindi namazını sizden kaldırıyorum, demişti.” Gold­
ziher bu bahsin devamında, Karmatilerden namazı kaldıranlardan 
bahsediyor.343

Meir Jacob Kister diyor ki: “Dolayısıyla temsilciler heyetinin 
namazdan değil, secde etmekten muaf tutulmak istendiği açıktır. 
Arapların onur anlayışına göre secde, alçaltıcı olarak addedilmekte­
dir. Bu, Ebu Talib’in, Peygamberin, kendisini namaz kılmaya davet 
ettiğinde verdiği şu cevapta açıkça gözükmektedir: ‘Biliyorum sen 
doğru yoldasın, ancak kaba etlerim diğerlerinden daha yüksek olsun 
diye secde etmek istemiyorum.’ Gerçekte bu, Müseylime’nin Arap-



kırdan ibadet etmelerini isterken asilzadelerin yaptığı gibi ibadetle­

rini arakta yapmalarını emretmesi gerçekten anlamlıdır. Diğer ya­

lancı peygamberTiilcyha'nın, secde konusunda görüşü de Müseyli- 

me nin görüşü gibi beğenilmemiştir. Çünkü o da taraftarlarına, na­
mazda secdeyi yasaklamıştır."144

344. Kister, İlk Dönem îılam Tarihi Üzerine Makaleler, s. 136.

345. Reinhart Dozy, Zi/attj Tarihi, s. 144.

Müseylime, kendisinden düğün hediyesi isteyen Temim kabi­

lesine, bazı namazları kılmamaya dair taviz vermiştir.

Reinhart Dozy bu hususa dikkat çekerek diyor ki: “Hediye iste­

diklerini öğrenince, sevgili Allah'ın oğlu ve peygamberi(!) Müseyli- 

mc, Muhammed’in kendilerine farz kıldığı beş vakit namazdan bi­
rincisini ve sonuncusunu Temimilerin kılmasını gerek görmediğini 

bildirin, diye yanıtladı."Mi

Bunun tarihî nakilleri çokça artırılabilir. Zira siyasi menfaat için 

yalan söyleyenin tavrı, bu şekilde mükellefiyetleri askıya alarak ve­

ya iptal ederek taraftar toplamaya çalışmaktır. Hz. Muhammed’in 

(s.a.v.) tavrı böyle değildi.

Herhangi bir dinler ya da mezhepler tarihi kitabını okursanız 
bu konuda sayısız örnekle karşılaşırsınız. İslam tarihinde Ibahiler, 

Haşhaşiler ve Ismailiyye’nin çoğu kolunda bunu göreceksiniz.

Bunun örnekleri, diğer dinlerde de mevcuttur. Mesela Pav- 

lus’un, Tevrat'ın mükellefiyetlerini kaldırması ve “Sünnet olmanı­

za gerek yok.”demesi, pek çok paganın, Hristiyanhğa girmesine se­

bep olmuştur.

Bu Olayları Siyasi Olarak Yorumlamak

Nebi (s.a.v.) madem bir siyasi önderdi, neden faydası garanti 

olan bu yöntem yerine, hiçbir siyasi menfaat getirmeyecek aksine 

tepki çekmesine neden olacak bu mükellefiyetlerle işini zorlaştırdı?

“Haber İnşası" bölümünde, kompozisyon oluşturma gereklili­

ğinden bahsederken gayrimüslim yazarların, tutarlı bir bütünlük ile 344 345



İslam'ı anlatmadıklarından söz etmiştim. Şimdi burada verdiğimiz 
örneklerle ilgili acaba ne açıklamada bulunuyorlar? Bunca oryanta­
list ve gayrimüslim Hz. Muhammed’in (s.a.v.) hayatım yazdı. Pek 
çoğu O’nu, siyasi bir önder olarak değerlendirdi. Peki bu bahsetti­
ğimiz olgulara ne anlam yüklediler? Zihninize bir şeyler gelmiyor. 
Çünkü bunları es geçiyorlar. “Kompozisyon oluşturmuyorlar.** der­
ken kastımız buydu.

Tarih boyunca hangi toplum önderi, özetlediğimiz şekilde, hi­
tap ettiği toplumun değer yargılarına muhalefet edip onları şiddet­
li mükellefiyetlerle sorumlu tutarak davetine başlamıştır? Bu mü­
kellefiyet ve diğer örneklerin, fazlaca artmaya müsait olduğu orta­
dadır. Beş vakit namaz, gece namazı, oruç, içki yasağı, fuhuş yasa­
ğı, zikirler vb...

T. W. Arnold şöyle diyor: “Carlyle’nin dediği gibi, O’nun dini 
kolay bir din değil. Sıkı bir oruç, yıkanmalar, muğlak ibadet kaide­
leri, günde beş vakit namaz ve içkiden uzak durma... Bu din, kolay 
olmayışından dolayı başarıya ulaşmadı.”346

346. Arnold, İslam’ın Tebliğ Tarihi, s. 534.

Gerçekten de öyledir. Örneğin namaz, zaruri olan, sabahın 
çok erken bir saatinde uyanmayı gerektiren yazın gece geç saatte 
yatmaya sebep olan ve kışın, öncesinde abdest almayı gerektiren, 
günde beş defa yapılan bir ibadettir. Bu ibadet, dinin temel emri­
dir. Ben diğer dinlerde, böylesine bağlayıcı bir ibadet bilmiyorum. 
Ya da yazın on beş saatin üzerinde aç susuz kaldığınız bir aylık bir 
oruç ibadeti, Hristiyanlık ya da diğer dinlerle karşılaştırıldığında 
oldukça zordur.

Ayrıca farzların dışında, hayatın bütününü kuşatan sünnetler­
le hedeflenen ibadet düzeyi, sınırsıza yakındır. Bunun dışında içki, 
kumar vb. keskin haramlar da pek çok dinde bu derece net değildir.

Bu yüzden kendi delillerinizi çıkarmak İçin Kur’an ve hadis 
okumanızı ve bu bakış açısı ile tefekkür etmenizi tavsiye ediyoruz. 
Burada saymadığımız ve siyaseten açıklanamayacak tüm mükelle­
fiyetler, Nebi nin (s.a.v.) iddiasında samimi olduğunu ve gerçekten 
kendisinin de inandığını gösteren delillerdir.



Tüm bu mükellefiyetlerle -hâşâ- bilerek yalan söyleyen bir ya­
lancı peygamberin gözettiği siyasi maksat ne olabilir?

Mükellefiyetleri Kendisinin de Yapıyor Olması

Hz. Peygamber, bu mükellefiyetleri, onlara emrettiği gibi ken­
disi de yerine getiriyordu. Bence kendisinin yerine getirmesi, sami­
miyeti gösterme açısından, emretmesi kadar ilginçtir.Tüm bu amel­
ler, imansız yapılamaz. Müminler, bu söylediklerimi daha kolay an­
layacaklardır. “Cebrail bana göründü, diye şunları kandırayım."di­
yen birisi, bunları yerine getiremez.

Müslüman olmayan birinin de anlayacağı bir örnek vermek ge­
rekirse şunu söyleyebiliriz; bahsi edilen mükellefiyetleri bir ay yeri­
ne getirmeye çalışın. Eğer Nebi nin (s.a.v.) -inanmaksızın- bir ömür 
yoğun bir şekilde bunları yerine getireceğine inanıyorsanız, o hâl­
de sizler de inanmıyor olmanıza rağmen bir ay bunu yapabilirsiniz. 
İnanmıyor olmanıza rağmen bir ramazan ayı yaşayın; bir ay boyun­
ca oruç tutun, namaz kılın ve her gece -mesela gece saat üçte- te- 
heccüde (gece namazına) kalkın. Nebi (s.a.v.) gibi saatlerce namaz 
kılmanızı da şart koşmuyoruz. Dört rekât kılın, yeter. Gece üçte, ya­
tağınızdan kalkıp abdest alın ve kılın. Gün içindeki diğer sünnet­
leri de şart koşmayacağız. Sadece bu üç ibadeti yapın. Muhakkak 
kendinizi, bu sorumluluklardan kaçmak için türlü bahaneler uydu­
rurken bulacaksınız.

Bunca büyük işlerle uğraşan bir toplum önderi, sizce neden böy­
le bir yükle işini daha da zorlaştırsın? Buna ne gerek var? Ben, bak­
tığım her ibadetinde bu manaları görüyorum. Mesela -hâşâ- yalan 
söyleyen ve söylediği yalandan haberdar olan birisinin, sabah nama­
zından sonra sağ omuzu üzerine yatıp tesbihat yapması, bana an­
lamsız geliyor. Asla bu kompozisyonun içine oturmaz gibi geliyor 
Bir açıklaması olan, bu fiille inşa ettiği amaç arasında uyum gören 
birilerini dinlemeye hazırım.

İşin daha da garibi; o, insanları mükellef tuttuğundan daha faz­
lası ile kendisini mükellef tutuyor.



Nitekim Hz. Aişe (r.anha) şöyle demiştir: “Rasûlullah (s.a.v.), 
kendilerine acıdığı için sahabilcrin, iftar etmeksizin arka arkaya oruç 
tutmalarını yasakladı. Onlar da;

‘Fakat sen iftar etmeden oruç tutuyorsun?’dediler. Bunun üze­
rine Rasûlullah (s.a.v.),

‘Ben sizin gibi değilim, çünkü Rabbim beni yedirmiş ve içirmiş 
vaziyette geceliyorum.' buyurdular.”347

347. Buhari, “Savm", 20; Müslim, “Siyam”, 55.
348. İsrâ, 17/79.
349. Buhari, “Teheccüd", 19; Müslim, “Müsâfirîn", 204.

insanlar, söyledikleri bir yalan için 2-3 gün peş peşe bu oruçtan 
tutmayı deneseler, okurken kolay görünen ve kelimelerden oluşan 
bir fiilin, yapılırken ne kadar zor olduğu, bu deneme sayesinde zi­
hinlere daha fazla yaklaşacaktır. Söylediği yalanın farkında olan bir 
toplum Önderi, neden böyle şeylerle uğraşsın. Çizilen sahtekâr pro­
filleri ile vakıa uyumlu mu?

Ayette buyruluyor ki:

faC.Iİ3 ûl <j * (J^ll er* 5

“Gecenin bir kısmında kalk, sana ait nafile olarak onunla 
(Kuranla) namaz kıl. Umulur ki Rabbin, seni övülmüş bir maka­
ma ulaştırır.”348

Bu ayet ile; diğer Müslümanlara farz olmayan, nafile ibadet olan 
gece namazı, Nebiye (s.a.v.) farz olmuştur. Bu, sadece ona farzdır. 
Bundan dolayı yaşadığı bir hadise şöyle anlatılır:

İbn Mes'ud (r.a.) der ki: “Bir gece Rasûlullah (s.a.v.) de birlik­
te gece namazı kıldım. O kadar uzun süre ayakta kaldı ki uygunsuz 
bir iş yapmayı gönlümden geçirdim.

‘Ne yapmak istedin?’diye sordular.

'Peygamber’i (s.a.v.) ayakta yalnız bırakıp oturmayı düşündüm.’ 
dedim."349

“Yalan söyleyen ve yalanının farkında olan siyasetçi toplum ön­
deri” profdi içinde, bu durum nasıl açıklanabilir? Neden o,ümmeti-



112 ■ ITVtMMIIEHI.IClN ISI'ATl

ne farz, olmayan ve çok ağır olan bu ibadeti kendisine farz kılmıştı. 
Oysa bu ayet - Allahu a'lem- Mekki'dir. Takriben hicri 5. yılda nazil 
olmuş olmalı. On sekiz yıl Nebi (s.a.v.) böyle namaz kılmıştır. Ni­
çin? Hâşâ, farkında olarak söylediği ve insanları kendisi ile kandır­

dığı bir yalan için mi?

İşte tüm bunlar, samimiyet delilidir. O hâlde, O’nun “toplum 
önderi"olmak için Cebrail'le görüştüğü gibi bir yalan söylediği id­
diasında olan kişiler, tüm bu emir ve yasaklarla siyasi olarak neyi 
planladığını anlatmalıdırlar. Neden bu kadar yoğun ve hayatın her 

yönünü kuşatan mükellefiyetlerle -yukarıda pek çok nakille göster­
diğimiz gibi- İşini zorlaştırmıştır? Bu bağlamda biz, herhangi bir 

ayetteki ya da hadis kitabındaki şahsi ibadetlerle ilgili, neredeyse 
her emrin bu bağlamda bir samimiyet delili olduğunu ve “O, yala­

nının farkında olan bir yalancıydı."diyen kişinin, bunları açıklama­

sı gerektiğini düşünürüz.

TOPLUMUN KABUL ETTİĞİ 

DEĞERLERLE MÜCADELE

Bunun dışında, samimiyet delili olabilecek bir başka durumda 

toplumunun ön yargıları ve geleneklerine karşı tavrıdır.

Bu konu, spesifik örneklerle daha açık bir hâle getirilecektir. 
Ancak şu hususu göz önünde bulundurmakta fayda var: Neredeyse 
hiçbir hareket adamı, toplumunun tamamının kabul ettiği ve top­
lumsal zemini oluşturan değerlere, durduk yere muhalefet etmez 
Hedeflediği şey her ne ise onunla ilgili toplumuna muhalefet ede­
bilir. Ancak bu muhalefeti, hedefine fayda sağlamayacak, pratik fe­
dası olmayan ve sadece zararı olacak temel şeylere yönelmez. Zira 
hedefi dışında, toplumu ile arasındaki gerilimler, hedeflerine ulaş­
masına mâni olacaktır.

O hâlde biz O’nun, siyasi amaçlar için farkında olarak yalan söy­
leyen bir toplum önderi olduğunu düşünecek olsak bu temel değer­
lere saldırmasını nasıl anlayacağız? Ben sahtekâr bir toplum önde­
rinin, toplumun tamamı tarafından kabul gören gelenekleşmiş te­
mel değerlere, hedefine bir menfaat sağlamamasına rağmen saldır­



masını, siyascten anlamlandıramam. Böyle davranan birinde, dava­
sına inanmışhk vc bir samimiyet olacağını düşünürüm.350

350. Bunu daha önce, mükellefiyetler hususunu vurgularken de anlatmıştık.
351. Goldziher, İslam Kültürü Araştırmaları, e. l,s. 41.
352. Goldziher, İslam Kültürü Araştırmaları, e. 1, s. 47.

Nebi’nin (s.a.v.) durumuna, “O, bir toplum önderi idi vc toplu- 
munu ileri taşımak için Cebrail’le konuştuğu yalanını ortaya attı.” 
Sözü ile bu haberi yorumlamaya çalışan kimseler, fazlaca kolaycı dav­
ranıyorlar. Tarihin hiçbir donemi böyle yorumlanamaz. Mesela “Pla­
ton, Filozof Kral anlayışı ile toplumunu değiştirmek istemişti." diyen 
bir tarihçi, Platonun hedef toplumunu da tayin eder.“Şöyle bir ama­
cı vardı ve böyle bir yöntem benimsemişti. Bu yöntemin onu amacı­
na ulaştıracağını düşünüyordu."diyerek meseleyi temellendirir. Buna 
dair delillerini söyler ve muhaliflerinin delillerini çürütür. Oysa biz, 
Nebi (s.a.v.) ile ilgili söylenen bu kurguda, böylesi bir anlatıyı göre­
miyoruz. Bu sözlerin sahipleri, Nebi’nin (s.a.v.), toplumu neden böy­
le bir metotla değiştirmek istediği hakkında tek kelime etmiyorlar.

Mesela, hangi siyasi hedefi ortaya koyarlarsa koysunlar, mükel­
lefiyetler ile pek çok güçlü kişiyi neden kaybettiğini ya da mümin­
lerin ırksal olarak eşitliği ve takva sahibinin üstünlüğü düşüncesi ile 
pek çok güçlü aristokratı neden kaçırdığını, siyasi bir zeminle bera­
ber anlatmaları gerekmektedir.

a) Hâkim Değer Yargılarına Muhalefet

Hz. Peygamber’in getirdikleri, dönemin hâkim değer yargıları­
na taban tabana zıtlık arz ediyordu. Bu hakikat, oryantalistlerce de 
itiraf edilmiştir.

Ignaz Goldziher konuyla ilgili şunları söylüyor:

“Muhammed’in getirdiği şeyler, onların hayat görüşlerine, ide­
allerine ve cetlerinin (atalarının) sünnetine tamamen zıt idi.”351

“Arapların zihniyetine temelden muhalif olan şey, Allah Rasû- 
lü’nün şahsiyetinden ziyade, akidesinin yönü ve muhteviyatıydı.”352



“Muhammed’in tebliğinin temel fikirleri, hususiyetle o zamana 
kadar Arapların çok değerli ve şerefli gördükleri pek çok şeye kar­
şı bir protesto İdi."'"

“Müşrik Arap’ın zihnindeki en yüksek ahlaki mükemmeliyet, 
İslâmî telakkide en derin ahlaki düşüklük olarak görünebilirdi.”554

353. Goldziher, İslam Kültürü Araş tırmalan, e. 1, s. 47.

354. Goldziher, İslam Kültürü Araştırmaları, e. l,s. 47.
355. Caetani, İdam Tarihi, ss. 335-336.

356. Watt, Muhammed Mekke’de, s. 122.

357. Watt, Muhammed Mekkede, s. 178.
358. Caetani, İslam Tarihi, e. 2, s. 80.

359. Rodinson, Muhammed, s. 160.

Goklizhcr’in bu konudaki sözlerine tamamıyla katılan Leone 
Caetani, aynı hususa dair şunları kaydediyor: “En birinci derecede 
Goldzicr’i yâd etmeye mecburuz. İslamiyet hakkında asri tenkitin 

asıl babası odur... İslamiyet ile kadim Arabistan hakkında Muham­

med’in açtığı yeni âlem ile yıkmak İstediği kadim müşfiklik âlemi 

arasında mevcut olan hakiki münasebata dair bize şayan-ı takdir ve 

hayret ki tetkikat bırakmıştır."353 354 355

Montgomery Watt diyor ki:

“Muhammed’in, Kurana dayalı olarak tebliğ ettikleriyle eski 
Arap anlayışı arasında bazı zıtlıklar olduğu açıktır. Eğer öyle olma­
mış olsaydı kendisine karşı şiddetli bir muhalefet olmazdı.”356

“Muhammed’in karşı çıktığı toplumun insanları ne gelenekle­
rine ne de düşünce tarzlarının alışılmış kalıplarına karşı çıkmaya ve 

yenilemeye hazır değillerdir.”357

Leone Caetani: “Müslüman demokrasisi, Arabistan’da hiç işi­

tilmemiş bir yenilik idi. Bütün milletin hissiyatına her hususta mu­

gayir (zıt, yabancı) idi."358

Maxime Rodinson, Izutsu’dan nakille şunları kaydediyor. “Ye­

ni dinin ortaya koyduğu ahlak anlayışının, var olan Arap ahlakında, 

kökten bir kopuşu temsil ettiği doğrudur.”359

Birazdan münferit örneklerini inceleyeceğimiz bu genel yar­

gılar bize, Hz. Muhammed’in (s.a.v.) getirdiği mesajın bir çerçe-



«sini sunacaktır. Propaganda cinsinden sıkça söylenen “Muham­

med. Arapların değer yargılarına din kisvesi giydirdi. Onların za­
ten var olan ahlaki yapılarını dinleştirdi..." gibi söylemlerin hata­

lı olduğu, müstakil örnekleri inceledikçe daha açık bir şekilde or­

taya çıkacaktır.

Gücü olmayan ve güçlülere muhalefet eden bir siyasi hareket 

planlıyor olsaydınız, toplum tabanı ile zıtlaşmanıza sebep olacak 

böylesi bir tavırda bulunur muydunuz? Hz. Muhammed’in (s.a.v.) 

ortaya koyduğu hareketi, siyasi bir devrim olarak ele almaya çalı­

şacak olsaydık, O nun zaten Aristokratlara muhalefeti açıktır. Pe­

ki Aristokratlar karşısında, kendisine destek olabilecek halk taba­

nına muhalefetini nasıl anlayabilirdik? Zaten dinine muhalefet et­

tiğiniz bir toplumun genel kabul gören geleneklerine, aile bağları­

na ve ahlaki yargılarına da muhalefet ederek nereye varmayı amaç­
layabilirsiniz? Üstelik - mükellefiyetler bahsinde işaret etmiş oldu­

ğumuz üzere- onların dininden çok daha fazla emir ve yasağın ol­

duğu bir din getirerek...

b) Cömertlik Algısı

Toplumsal ahlaki değerlerin ters yüz edildiği ile ilgili genel bir 

tasvirden sonra, değişen ahlak algılarına kısa örnekler verecek olur­

sak cömertlik algısı için şu ifadeler dikkat çekicidir:

Izutsu, Kur anda Tanrı ve iman adlı kitabında diyor ki: “Aklım­

daki kelime, kerimdir Bu kelime, cahiliyede çok önemli bir anah­

tar terimdi ve soyu lekesiz bir şecereyle şerefli bir ataya bağlanan asil 

biri anlamına geliyordu ve eski Arapların insani erdem anlayışında 

müsrifçe ve sınırsız cömertlik, bir erkeğin soyluluğunun en önde ge­

len ve somut göstergesi olduğu için ’kerim'bizim mirasyedi kavra­

mımızın ima ettiği şekilde, aşırı cömert anlamını da kazanmıştı. Bu 

kelimenin anlam içeriği az önce kendisine bir atıfta bulunan36® tak­

va ile Kur'ani bağlamda yakından ili şkilen dirildiğin de, müthiş bir 

değişikliğe uğramak zorundaydı. Kur’an, en net ifadelerle insanla-

360. Bkz. el-Hucurât, 49/13.



rm en kerim (asil) olanının Allah’a karşı takva tavrını takınan kişi 
olduğunu ilan ediyordu.

Ji\-} dı j-ûı ı# Ç

« ' » ; î ; J - • tl>, ,*y 5 * l, , f. " — ',O' «Âü jcj- 0} lyjkmiJ

“Ey insanlar! Şüphesiz sizi bir erkek ile bir dişiden yarattık, ta­
nışasınız diye sizi kavim ve kabilelere ayırdık. Allah katında en ke­
rim olanınız, en takvahnızdır. Allah her şeyi hakkıyla bilmektedir, 
her şeyden haberdardır.’*1

Cahiliye döneminde kimse, İki kelimenin bu şekilde bir araya 
getirilebileceğini hayal bile edemezdi... Bunun gerçekten, Arapla­
rın ahlak anlayışlarının tarihindeki bir devrim olduğunu söylemek, 
hiç abartı olmaz. Zira antik Arabistan’da kimse, bu şekilde kerem 
(asalet) tanımına takva (/Ulah korkusu) anlamını vermeyi düşün­
mezdi...

Dediğim gibi, cahiliye dönemi Araplarının gözünde en önemli 
erdemlerden biri olan bu özellik, yeni Kur’ani bakış açısına göre hiç 
de gerçek bir erdem değildir...

0J .(^a2 jVj JtrİJ' 3?3 oij

öü^lıt tâj ö'p-ı 'yi?

’Akrabaya, yoksula ve yolcuya hakkını ver. Gereksiz yere de sa­
çıp savurma! Çünkü savurganlar şeytanların dostlarıdır. Şeytan da 
Rabbine karşı çok nankördür.’562

Burada bizzat cömertlik fikri, büyük bir değişime uğramak­
tadır. Aynı zamanda bu konuyla bağlantılı olarak da kerim keli­
mesi, servetini körü körüne, düşüncesizce ve sırf gösteriş olsun di­
ye harcamak yerine, onu belli bir amaç için (ki yeni anlayışla ger­
çekten asil bir amaçtır. Allah yolunda infak etmek olarak bilinir.) 
harcamakta hiç tereddüt etmeyen, aşırılıktan uzak durup israf ile 
cimrilik arasında bir orta yolu izlemeye Özen gösteren vc bunu de-

361. cl-Hucurât, 49/13.
362. cl-îsrâ, 17/26-27.



rin bir dinî saik ile yapan samimi dindar mümin için kullanılma­
ya başlamaktadır.”1'’'

Cömertlik ve mal harcama hususunda Arap delerlerinin ters 
yüz edildiğini müşahede ediyoruz. Yaşayan bir toplum içinde bu de­
ğişim hayal edildiğinde, eskiden pervasızca ve çoluk çocuğunu muh­
taç durumda bırakacak şekilde, sözüm ona cömertlik yapan Araplar, 
bu değişimi fiiliyatta da müşahede ediyor olmalılar. Muhtemelen, 
böylesine gösteriş amaçlı harcama yapmaktan kaçınan Müslüman­
lar, onlar açısından kınanacak durumda bulunuyor ve İslam’ın, Arap 
ahlakındaki bozulmanın temeli olduğu düşünülüyordu.

Sad b. Ebû Vakkâs anlatıyor: “Veda Haccı yılında, Mekke’de 
ölümcül bir hastalığa yakalanmıştım. Rasûlullah (s.a.v.) da beni zi­
yarete gelmişti. Ona,

‘Ey Allah’ın Rasûlü! Benim hastalığım iyice arttı. Ben varlık­
lı bir kimseyim. Bana sadece tek bir kızım mirasçı olacak. Bu yüz­
den malımın üçte ikisini sadaka olarak dağıtayım mı?’diye sordum. 
Rasûlullah (s.a.v.),

‘Hayır, dağıtma!’buyurdu. Ben,

‘Yarısını sadaka olarak dağıtayım?’ dedim. Rasûlullah (s.a.v.) 
yine,

‘Hayır!’cevabını verdi ve şöyle buyurdu: ‘Üçte birini sadaka ola­
rak dağıtabilirsin! Hatta üçte biri dahi çoktur! Mirasçılarını varlık­
lı olarak bırakman, onları insanlara ellerini açar ve muhtaç bir hâl­
de bırakmandan daha hayırlıdır.”363 364

363. Izutsu, Kur anda Tanrt ve İnsan, ss. 79-80.
364. Buhari, “Deavât”, 43.

Bu, mevcut Arap ahlakından bambaşka bir ahlak yapısıdır.

Maxime Rodinson,Izutsu’dan nakille şöyle diyor: “Onların gö­
zünde kendini bir tutkudan diğerine koyuvermek, en küçük haka­
rette sırf intikam almak için ölüme koşmak, doğanın ve toplumun 
reddetmiş olduğu insanlara açıkça küçümseyerek davranmak, yaşa­
mın en iyi koşulda geçici bir şey düşünerek biraz daha fazla şey el­
de etmek için gerek duyulan zorlu çalışmanın güçlüklerinden ken-



dini tırak tutmak.yine de kendisinin vc akrabalarının tüm dünye­
vi kazançlarını îirtick konukseverlik namını almak için feda etmek, 

soylu hareketlerdi'’*'

e) Affctmc>Bağışlıama ve Öç Alma Algısı

Cömertlikten sonra affetme ve öç alma algısı ürerindeki de 

ğişikliği inceleyecek olursak Goldziher diyor ki: “İslam'dan önceki 
Araplar nazarında düşmanı affetmenin, onunla barışmanın fazilet 

olarak görülmediği hakikatini kabul etmek isterken şunu da unut­

mamalıyız ki onlar,burada sadece ibtidai kavimlcrden değil bilhas­

sa eski münevver kavimkrden, Mısırlılar ve Yunanlardan da geri 

kalmıyorlardı Yani Yunanlıların en büyük ahlakçıları, iyi hareket­

le dostlara, körü hareketle düşmanlara üstün olmayı, insanın hede­

fi olarak görmektedirler."1*1

Goldziher, konuya dair cahiliye şiirlerinden şu örnekleri veriyor:

İyilik ve kötülük benim nazarımda ödünç vermektir.

Kötülük edene kötülükle, iyiliğe iyilikle karşılık veririm.

Kötülüğe karşı iyilik yağılmaz ve sertliğe yumuşaklıkla cevağ ve­
rilmez.^

“Ebu Mihcen, Omer devrinde kendisine haksızlık yapana müt­
hiş sinirlenip kin beslediği için iftihar etmektedir.”3*9

“Kim bir hakarete aynıyla mukabele etmezse o, cahiliye naza 

nnda adi bir kerkak sayılırdı.”14’

Gerçekten de öyledir. Onlar, aşağıdaki iki ayetin aktardığı hu­

susu, bir aşağılık, düşüldük ve korkaklık olarak algılıyorlardı. * * * * *

3€5. Rodinson, Muhammed, s. 160.
366. Goldziher, İslam Kültürü Araştırmaları, c. 1, s. 55.

367. Goldziher, İslam Kültürü Araştırmaları, e. 1, s. SS.

36S. Goldziher, İslam Kültürü Araştırmaları, C. 1, s. 57.
369. Goldziher, İslam Kültürü Araştır malar t, e. 1, s. 58.



> İ t'^'İ t’3^’ S
• • >■ J a* •kZ~—Ü>|J ^ç-UJl

Onlar (takva sahipleri) bollukta da darlıkta da Allah yolunda 

harcarlar, öfkelerini yenerler» insanları affederler. Allah, işini güzel 

yapanları sever."370

370. el-Âl-i İmrân, 3/134.

371. el-Fussilet, 41/34-35
372. Goldziher burada, hadisler konusunda delilsiz bir suizan oluşturma gay­

retindedir. Ona çokça güzel cevaplar verilmiştir. Onun metodunun tar­

tışılmasının yeri burası değildir.
373. Goldziher, İı/am Kültürü Araştırmaları, c. 1, s. 58.

tfjl 13 li jZİÂ 5* £iil i>±Jı il^jl •i-, 

i + «jjatfljiiiU^jâilş

y>- p 'îı

“İyilikle kötülük bir olmaz. Sen (kötülüğü) en güzel olan dav­
ranışla sav; o zaman bir de göreceksin ki seninle aranızda düşman­
lık bulunan kimse, kesinlikle sıcak bir dost oluvermiş! Bu sonuca, 
ancak sabırlı olanlar ulaşabilir. Yine buna, ancak (erdemlerde) bü­
yük pay sahibi olanlar ulaşabilir."’71

Goldziher diyor ki: “Peygamber ahlakının tasvirinde İslam,'kö­
tülüğe kötülükle mukabele etmeyip bilakis af ve müsamaha ile ha­
reket'yolundan vazgeçemezdi. Bu noktada Kur an, eski Arap dün­
ya görüşüne tamamen zıt olarak neyi öğretmişse müteakiben mut­
taki Müslümanlar, onu hadislerden372 büyük bir dizi içerisinde kuv­
vetlendirip geliştirmiş ve İslami ilimlerin teolojik ahlaka dair eser­
lerinin hiçbir bölümünde af babı unutulmamıştır.”373

Hz. Ebubekir’in Mistah'ı affetmesi olayını “Sahabenin Tarihi 
Kaynaklığı”bölümünde ele almıştık. İslam, onlar nazarında,korkak­
lığı emreden ahlaki bir ifsat hareketi gibi algılanıyor olmalı.

Maxime Rodinson diyor ki: “Bu özgür Araplar, hiçbir yazılı ka­
nunla, bu kanunlara uymaya zorlayacak hiçbir devlete bağlı değildir.



Yani orada bir devler ve kanun yoktu İslam öncesinde. Bu durum* 
da insan hayatı, geleneklerin koruması akındadır vc adam öldür­
menin bedeli pahalıya patlar. Kana kan, cana can, işte kanun. Gele­
neklerin öç almakla yükümlü kıldığı kimse, kan davasından vazge­
çecek olursa öınür boyunca utanç duyacağı bir şerefsizliğe gömülür, 
kısaca bedevi toplumlarm temel direklerinden biri, Arapların ‘mü- 
rüvvef dediği öçtür.1''74

T. W. Arnold divor ki: '‘Dine yeni giren Müslümanlara, o zama­
na kadar hakir görülen değer hükümleri, fazilet diye öğretiliyordu. 
Putperest Arap için dostluk ve düşmanlık, faiziyle geri ödeme yolu 
aradığı bir borç gibiydi. Böylelikle kötülüğe kötülükle karşılık ver­
mekten iftihar eder, bundan farklı şekilde davranana ise korkak na­
zarıyla bakardı. Kâmil insan, sabah akşam hesap yapar. Dostu iyilik 
görür, düşmanı ondan kaçar."575

374. Rodinson, Muhammed, s. 36.
375. Arnold, İslam'ın Tebliğ Tarihi, s. 69.

Arnold, pasajın devamında, yukarıda aktardığımıza benzer ayet­
lere atıf yaparak İslam’ın ne derece büyük bir değişim ortaya koy­

duğunu göstermiştir.

Bu anlattığımız olguya dair Hz. Muhammed’in (s.a.v.) hayatın­

daki bazı müstakil örnekleri inceleyecek olursak:

7. Hz. Muhammed*in (s.a.v.) Amcasının

Katillerini Affetmesi

Rasûlullah (s.a.v.), bu ahlakı sadece tavsiye etmiyor, bizzat ken­
disi de uyguluyordu. Bunu yukarıda gördüğümüz ayetlerden anlaya­
bileceğimiz gibi diğer tarihî olaylardan da anlayabiliriz.

Bu hususu, Uhud Savaşını tasvir eden bir tablo üzerinden, or­
yantalistlerin açıklamaları eşliğinde okuyalım.

Emile Dermenghem diyor ki: “Kureyş kadınları, Müslüman şe­
hitlerin o cansız vücutlarına, türlü türlü hakaretler ettiler. Bu sadist 
kadınlar, kendilerine gerdanlıklar bilezikler ve kemerler yapmak ûzt- * *



re Müslümanların burunlarını ve kulaklarını kestiler. Ebu Süfyan'ın 
karısı Hint, vahşi bir tavırla Hz. Hamza’nın göğsünü yardı ve ciğe­
rini çıkarıp dişleriyle çiğnemeye başladı.”,7<l

Leone Caetani: “Vahşî, Hamza’nın karnını yararak karaci­
ğerini çıkarttı. Bunu Hinte götürdü. Hamza, kendisinin baba­
sını öldürmüş olduğu için intikam hırsıyla tutuşan Hint, Ham- 
za’nın ciğerini aldı, hiddetinden bir parçasını çiğnedi. Sonra ye­
re tükürdü.”376 377

376. Dermenghem, Hz. Muhammed ve Risaleli, s. 265.
377. Caetani, İslam Tarihi, c. 2, s. 316.

378. Dermenghem, Hz Muhammed ve Risaleti, s. 266.
379. Hazleton, İlk Müslüman, s. 320; Dermenghem, Hz Muhammed ve Risa­

leti, s. 266; Rodinson, Muhammed, s. 216; Watt, Muhammed Medine'de, 

s. 104.

Emile Dermenghem: “Hz. Peygamber, şehitler arasında, am­
cası Hamza’yı karnı deşilmiş burnu ve kulakları kesilmiş olarak gö­
rünce çok üzüldü.”378

Bu sahneyi hayal edebilir miyiz, bilemiyorum? Sevdiğimiz bir 
akrabamıza bunların yapıldığını ve ölüsünü burnu ile kulakları ke­
silmiş ve karnı açılıp ciğeri çıkarılmış şekilde gördüğümüzü ha­
yal edelim. Bunları yapan şahsı, bir başka akrabamız affetse, belki 
affeden akrabamıza bugün bile kin besleyebiliriz ya da öcünü al­
mak isteyebiliriz. Oysa bugünün ahlak anlayışında affetmek, bir 
fazilet olarak görülür. Bugün hâkim ahlak tanımlamasına uygun 
olmasına rağmen böyle bir durumda affetmek, garip görülebi­
lir ya da anlaşılmaz bulunabilirken ya en ufak bir affın korkaklık, 
adilik ve bayağılık gibi algılandığı Arap toplumunda ne düşünü­
lürdü?

Ebu Süfyan’ın eşi Hint, Uhud Savaşı’nda, Hz. Muhammed’in 
(s.a.v.) amcası Hz. Hamza’nın ciğerini yarıp çıkarmış ve onu çiğ çiğ 
çiğnemişti. Hz. Muhammed (s.a.v.), Mekke’nin fethinde onu af- 
fetmişti.379

Nebi (s.a.v.) sadece bu kadını affetmedi. Onun, amcasını öldür­
mesi için tuttuğu ve amcasını öldüren, burnunu ve kulaklarını kesip 
kamını açan Vahşîyi de affetti.



IH • JOIN İSPATI

Vahşinin afh şöyle gerçekleşmiştir:

"Kendisine, Hz. Muhammed'in, İslam'a girenleri affetti ği bildi­

rilince, Medine'ye gitmeye karar serdi. Sakif heyetiyle birlikte yahut 
yalnız olarak Medine'ye giden Vahşi, Mescid-i Nebcvi’de Rasûl-i 
Ekrem'in (s.a.v.) huzurunda Müslüman oldu. Kaynaklarda, Rasü- 

lullah (s.a.v.) ile Vahşi arasında geçen konuşmayla ilgili bazı aynn- 

tılar yer alır.

Buna göre Vahşi, Rasûlullah'ın (s.a.v.) huzuruna çıktığında ve­
ya Onun, kendisine haber gönderip İslam'a girmesini istediğinde, 

kendisinin günahkâr olduğunu söyleyerek tereddütlerini ifade edin­
ce Rasûl-i Ekrem (s.a.v.), ‘Kim tövbe edip iyi davranışlarda bulu­

nursa şüphesiz o kişi tövbesi kabul edilmiş olarak Allah'a döner.’* 

ayetini okumuştur.

Bunun üzerine Vahşi,‘Ey Allah'ın Rasûlü! Ben, neredeyse küf­
te denk bir günah işledim. Allah bunu da hasenata çevirir mi?*diye 
sormuş, Rasûlullah da 'Allah, kendisine ortak koşulması dışında bü­
tün günahları dilediği kimse için bağışlar.’’81 ayetiyle cevap vermiş­
tir. Bununla da tatmin olmayan Vahşî, 'Burada Allah’ın, dilediğini 
affedeceği bildiriliyor, beni bağışlamayı diler mi dilemez mi bilmi­
yorum.’deşince, Hz. Peygamber,‘Ey kendi nefisleri aleyhine had­
di aşan kullarım! Allah’ın rahmetinden ümit kesmeyin, çünkü Al­
lah bütün günahları bağışlar. Şüphesiz ki o, çok bağışlayan, çok esir­
geyendir.’’0 ayetini okuyarak Vahşî’nin bütün endişelerini gidermiş; 
bunun ardından Vahşî, İslam’a girmiştir.”’”

380. el-Furkân, 25/71.
381. en-Nisâ, 4/116.
382. ez-Zümer, 39/53.
383. 7DE lilamdnıiHoptdisi, “Vahşi b. Harb", c. 42, ss. 450-451.

Aynı Vahşî daha sonra, İslam’dan dönen ve pek çok Müslü­
man’ın ölümüne sebep olan sahte peygamber Müseylime’yi savaş­
ta öldürmüştür.

Bu olayda Hz. Muhammed’in (s.a.v.) gösterdiği tavırlanna- 
hiliye Arap değer yargılanna zıtlığı ortadadır. Başka bir olayı ince­
leyecek olursak: 380 381 382 383



2. Hz. Muhammed’in (s.a.v.) Kızı ve Torununu 
Öldürenleri Affetmesi

Hz. Muhammed’in (s.a.v.) kızına beslediği şefkat konusunda 
Montgomary Watt şunları kaydediyor: “İlk zevcesi Hz. Hatice’nin 
hatırası da onu duygulandırıyordu. Bcdir’dcn sonra kızı Zeynep’in 
eşi de Müslümanlar tarafından alınan esirler arasındaydı. Ve Zey­
nep, fidye olarak Hatice’nin bir gerdanlığını göndermişti. Gerdanlı­
ğı görür görmez öylesine etkilendi kİ adamı, bu fidyeyi almadan ser­
best bıraktı. Hz. Muhammed, çocuklara karşı büyük bir şefkat bes­
liyordu. Onlarla güzel anlaşıyordu.”384

384. Watt, Muhammed Medine'de, s. 380.
385. Bodley, Hazreti Muhammed, ss. 271-272.
386. https://islamansiklopedisi.org.tr/zeyneb

Böylesine şefkat beslediği kızının başına gelen olay şöyledir;

Bodley aktarıyor: “Ebu’l-As’ın Bcdir’de esir edilmiş olduğu ha­
tırlardadır. Fıdye-i necatı olarak Mekke’de olan karısı Zeynep’i Me­
dine’ye göndermek şartıyla serbest bırakılmıştı. Zeynep, Zcyd tara­
findan Mekke’den alındı. Fakat Mekke’den ayrılmadan önce Zey­
nep, mağlubiyeti hâlâ akıllarından çıkaramamış bulunan bazı Ku- 
reyşliler tarafından, çok kötü muamelelere maruz kaldı. Bu kötü mu­
amele onun, çocuğunu düşürmesine sebep oldu. Ve Zeynep bir da­
ha hiç iyi olmadı. Neticede babasının himayesi altında kalmıştı...

Zeynep, pek fazla yaşamadı. Babasıyla kocası için büyük bir 
elem kaynağı olmuştu.”385

Demek ki, Bedir hezimetini hazmedemeyen Mekkeliler, Ne­
bi’nin (s.a.v.) gebe kızma kötü muamelelerde bulunarak torununun 
ölümüne, ayrıca kızının da ölüm hastalığına sebebiyet vermişlerdi.

Zeynep (r.anha) henüz otuz bir yaşındayken Medine’de vefat 
etti; ölüm sebebi, hicret sırasında yaşadığı hazin olaydan kaynaklan­
dığı için şehit sayıldı.386

Bu duruma sebep olan kişi, Nebi’nin (s.a.v.) gücünün zirvesin- 
deyken Mekke’nin fethi esnasında eline geçti. Şahıs Müslüman ol­
du ve Nebi (s.a.v.) tarafindan affedildi.

https://islamansiklopedisi.org.tr/zeyneb


un ■ i’i:ygambkri.iûin ispati

Montgomery Watt diyor ki: "Zeynep'in çocuk düşürmesine se­
bep olun benzeri bir davranış nedeniyle suçlu olan Hebbâr bin Es- 
ved, bilahare Medine’de Muhammed’in,daha adı geçenin cezalan­
dırılmasını emredecek kadar vakit bulamamışken kelime-i şehadet 
getirmek üzere huzuruna çıkmayı başarmış ve Müslüman olmuş ve 
bağışlanmıştı. Muhtemelen Hamza yı öldürmesi için Vahşfyi kış­
kırttığı için aftan mahrum bırakılan Ebu Süfyan'ın karısı Hint de 
Muhammed’in huzuruna çıkmış, Müslüman olmuş ve tövbesi ka­

bul edilmişti.”1*7

Burada aktardığımız iki olay ve affedilen üç kişi, bugün bizim 
içinde bulunduğumuz affetmenin fazilet sayıldığı ahlaki yapıda dahî 
çok ilginç karşılanacak örneklerdir. Oysa cahiliye dönemi Arap ah­
lakı açısından tamamen anlaşılmazdır, önceki sayfalarda Arap ah­

lakını tasvir ettik. Siyasi bir önderin, hâkim ahlak anlayışına bu de­
rece muhalif davranışlarda bulunması anlaşılır değildir; hele de bu 
mu halefe ti .öngörülebilir bir siyasi çıkarla bağdaşmıyorsa... Bizce hu 
örnekler, bu açıdan net samimiyet delilleridirler.

Burada aktarılması biraz güç, ama derin tefekkür edilince anla­
şılması mümkün bir başka delil, Nebi’nin (s.a.v.) karakteri hakkın­
da olacaktır. Biz, 23 yıl boyunca -hâşâ- yalan söyleyen ve sahtekâr­
lık yapan hiçbir siyasi fıgürün,güç eline geçtiğinde, böylesine affe­
dici ve merhametli olmasını beklemeyiz. Bu insan tabiatını bilenle­
re yönelik bir delildir ve aktarılması güçtür.

Biz, her halükârda kavminin dinine, değerlerine muhalefet edip 

onları nefret ettikleri mükellefiyetlere zorladıktan sonra ahlakına dı 

hem kavlen hem de fiilen muhalefet edilmesinin, bir samimiyet de­

lili olacağını söyleyebiliriz.

Onun ve devamında onu takip eden sahabe topluluğunun hu af* 

fediciliği bir ilkeye dönüştürmesi konusundaki toplumsal örneklet, 

“Fetanet Delilleri” bölümünde ayrıca incelenecektir. Burada sadece 

bireysel örneklerin incelemesi yapılmaktadır. Hz. Muhammcd’den 

(s.a.v.) sonra gelen toplum,bu affediciliği kuşanmıştır. Zira o, sade­

ce fiilen örnek olmakla kalmadı, kavli olarak da kendisine tabi olan­

lara bunu emretti.

387. Wan, Mubam med Medine’de, s. 104.



İbn Abbâs'ın anlattığına göre, Rasûlullah’ın (s.a.v.) yanında iki 
adam birbirlerine ağır konuşmuşlardı. Bunlardan biri söverken di­
ğeri karşılık vermeyerek susmaktaydı. Susan kişi de söverek karşılık 
vermeye başlayınca Hz. Peygamber (s.a.v.) kalkarak oradan uzak­
laştı. Niçin kalktığı sorulduğunda da “Melekler kalkınca ben de on­
larla birlikte kalktım. Bu susan kişi, sustuğu sürece onun adına me­
lekler, sövene cevap vermekteydi. Ancak kendisi söverek cevap ver­
meye başlayınca melekler de kalktılar.”buyurdu.’”

Başka bir rivayette, susan kişinin Hz. Ebubekir olduğu söylen­
mektedir.

Bu konudaki örnekler fazlasıyla artırılabilir. Belki sadece bu ör­
neklerin incelendiği bir eser yazmak da mümkündür. Ancak “Ese­
rin Yöntemi” bölümünde belirttiğimiz üzere az sayıda temellendi­
rilmiş örnek, anlamak isteyene kâfidir.

d) Arap Toplumunda Atalar Kültü ve Kabile Bağlan

Toplum değerlerine muhalefetinde en detaylı inceleyeceğimiz 
husus burasıdır.

Bu bölümün tamamı, aynı zamanda fetanet delilidir. “Fetanet 
Delilleri” kısmında, sadece bu bölüme atıf yapılacak ve tekrar anla­
tılmayacaktır.

Cahiliye dönemindeki Arap toplumunu tasvir etmeye çalışan 
her eser, kabile bağlarının o dönemdeki öneminden bahsetmek zo­
rundadır. Biz, “Fetanet Delilleri” bölümünün “Siyasi Yapı” alt baş­
lığında, toplum yapısını farklı bir yönden tasvir ettik. Bu bölümde, 
kabile bağlarına muhalefetin siyasi sonuçları üzerinden samimiyet 
delilleri çıkaracağız. Bu bölüm ve fetanet delillerindeki bölümün 
konuları fazlaca yakın olmakla beraber nihai açıdan farklılık arz et­
mektedir. ikisinde de kullanılan nakillerden, diğer bölümde kulla­
nılabilecek olan vardır. Bu yüzden iki bölümün birlikte okunması, 
Arap coğrafyasında kabile bağının önemi konusunda daha net bir 
fikir verebilir.

388. Buhari, “el-Edebu 1-Müfred”, 151.



öncelikle bilmemiz gereken husus, Cahiliyc Dönemi Arap top- 

lumunun, soy bağını aşın önemseyen, atalarına tamamıyla bağlı ve 
hatta onlara kutsiyet atfeden bir yapıda olmasıdır. Hz. Muhammed 

(s.a.v.) bu toplumda, onların atalarına olan abartılı bağlılıklarını bil­
mesine rağmen hiçbir siyasi menfaat olmaksızın atalarını tenkit et­
miştir. Hâşâ 0,‘peygamber olduğu konusunda yalan söyleyen ve yala­
nının farkında olan bir toplum önderi”olsaydı, siyasi açıdan kendisine 

tamamıyla zararlı olan bu durumu anlamlandırmak imkânsız olurdu.

Aşağıdaki nakiller, cahiliye dönemi Arap toplumunun, soy ba­

ğı ile atalarının geleneklerine verdikleri Önemi göstermesi açısın­

dan Önemlidir.

Lapidus diyor ki: “Kişinin ahlaki nitelikleri, hiçbir zaman sa­
dece soylu bir nesebe bağlı olmasından kaynaklanmasa da damar­

larında asil bir kana sahip olmasının, muhtemelen onun, soylu dav­

ranışları ortaya koymasını sağladığı kabul ediliyordu."3”

Wellhauscn diyor ki: “Fakat aynı kuvvet (kan birliği) ile birbirine 

bağlanmıştı. Amme miiessesesi, zahirî bir tazyike maruz bulunmadan 

kan birliğinin mukaddes addedilmesi fikrine istinat etmekteydi.",’]

Goldziher diyor ki: “Araplar, bedenî vasıfların irsi olduğunu nt 

derece kabul ediyorlarsa, o denli de ahlaki sıfatların irsi olduğu inan 

çına sahiptirler.”191

389. Lapidus, İslâm Toplundan Tarihi, s. 59.

390. Wellhauscn, Arap Devleti ve ÇâAüşü, s. 24.
391. Goldziher, İslam Kültürü Araştırmaları, c. l,s. 85.

392. Goldziher, İslam Kültürü Araştırmaları, c. 1, s. 88.

Yine Goldziher şöyle diyor: “İşte bundan dolayıdır ki, düşük 

bir fiil, umumiyetle failin ccdlerinin (atalarının) düşüklüğü ile ir­

tibatla ndırır.”389 390 391 392

Yani kötü davranışların kötü soydan gelme ile ilişkili olduğu dü­

şünülürdü. Bu, sadece Arap cahiliyesinde değil, diğer antik toplurn- 

lar d a da olan bir anlayıştır.

Goldziher, bir başka yerde şunları kaydediyor: “Eski Araplann 

muharebelerinde, kabilelerinin ismini vermiş kahramanların adla­

rını, bir nevi parola gibi kullanmaları, ayrıca harbin kargaşası için-



de büyük tehlike anlarında kabile kahramanlarından yardım isteme 
maksadıyla isimlerini zikretmeleri, kabile şuurunun dikkate değer 
t ezahü derindendir.”393

393. Goldziher, İslam Kültürü Araştırmaları, c. l,s. 110­

394. Goldziher, İslam Kültürü Araştırmaları, c. 1, s. 112.

395. Goldziher, İslam Kültürü Araştırmaları, c. ],s. 113.
396. Bu tarz toplantıların detayları, "Mucize Delilleri'bölümünün “Belagat 

alt başlığında aktarılmıştır.

397, Goldziher, İslam Kültürü Araştırmaları, C. 1, S. S9.

39fl. Goldziher, İslam Kültürü Araştırmaları, c. 1, s. 113.

399. Goldziher, İslam Kültürü Araştırmaları, c. 1, s. 113.

“Oysa İslam, bu kahilccİ unsurları ters yüz ediyordu Müslümanlar 

Bedir’dc, Ehad, Ehad'(bir, bir) diye bağırmışlardı."394 "Müseylimc'ye 
karşı yürütülen savaşta, ‘Ey Bakara suresi asbabı!'diye scslenilmişti.”395 396

Münâfere toplantıları yapan Araplar,bu toplantılarda karşı ka­
bileye şiirle hicivlerde bulunurlardı Orada, düşmanlarını en fazla 

rahatsız edecekleri konuyu bulmak, onlar için kolay oluyordu; karşı 
kabilenin atalarını hicvetmek 3M

Goldziher: “Vc bu tahkirlerde gözetilen hedef, muarız kimsenin 

veya mensubu olduğa! kabilenin cetlerîne ağız dolusu sövmek, hat­
ta kusursuz olan sülalesine dahi çamur atmaktır. İşte mağrur Arap'ı 
en derinden yaralayabilecek olan nokta burasıdır.”397 * 399

Goldziher, bu değişimin, cahiliye dönemi Arap toplumuna ne 
derece zıt olduğundan bahsederek şöyle demiştir: “İslam'da ise İs­

lam olan bütün insanların kardeş olması bunları aşılıyordu. Bu ide­
al genel kardeşlik yanında, münferit kabilelerinin hususi kardeşliği, 

artık fazla kıymet ifade edemezdi.”39*

İslam’da hilf kaldırılmıştır. Hilf, kabilelerin arasındaki kardeşlik 

hağı anlaşmalarıdır. Ignaz Goldziher,"İslam’da hilf yoktur.” hadisini 

bu bağlamda örnek sunuyor.3*5 Dolayısıyla buna ihtiyaç kalmamıştır. 

Çünkü artık bütün toplum kabile ayırt etmeksizin birbiriyle kardeş­
tir. İslam’ın getirdiği Öğretiden sonra böyle olmuştur.

İslam’ın getirdiği öğreti, cahiliye toplumu algısına taban taba­

na zıttır. Goldziher bu bağlamda, örnek olarak şu iki hadisi günde­

me getirmiştir:



“Ev Kıırcvş cemaati! .Allah sizden, cahiliye devri övünmesini, ec­

datla buruklcnmcn yasakladı. Bürün insanlar Ademden gelir. Adem 

dc topraktan modana geldi. Ey insanlar, biz sizi bir kadınla bir er­
kekten vararak. .Arap in Arap olmayana bir üstünlüğü yoktur. Üs­

tünlük ancak takvadadır.

‘insanlar, cehennem ateşinin kömürlerinden başka bir şey ol­

mayan kimselerle övünmevî artık bıraksınlar. Şüphesiz onlar Allah 

nazarında, insanların burunlarına fena koku yayan gübre böcekle­

rinden daha kıymetsizdirler.'40'

4ÖÛ. Goktoher
Mahammd« Ruakti, s. 375; “Veda Hutbesi" 

^01. Goidnher. Zdm Kalımı ela. 125

«1 ırmKt.60. ’ '

Bu lahz. cahilin* Arap i için o derece ağır ve rahatsız edicidir ki 

gerçekten siyasi menfaat peşinde olan birisi, o toplumda asla bunu 

sodemevi tercih etmezdi. Bu bağlamda Hz. Muhammed m (s.a.v_) 

samimiyetine delil olacaktır.

Lapidus ekonomik bovkotu anlatırken diyor ki: “Bu muhalefet, 

görünürde dini zeminlerde algılanıyordu. Oysa Hz, Muhammed m 

tebliği, aslında Kurevş ın inançlarına eşlik eden bütün aile ve toplum 

dokusuna bir tehdit oluşturuyordu. Vahiy, mevcut toplumun tamamı­

na açık bir mevdan okumaydı. Taunlara ibadet ve tapınaklarına bağlı 

olan ekonomik hayat, kabile geleneği, reislerin otoritesi ve Hz. Mu­

hammed m izleyici çekmek istediği kabilelerin dayanışması, din, ahlak 

inana ve toplumsal hayat birbirine sökülmezcesine bağlı bir düşün­

celer ve kurumlar sistemi oluşturulmuştu. Onlara herhangi bir nok 

tadan saldırmak, bütün toplumun köklerine ve kollanna saldırmak 

anlamına geliyordu. Bu yüzden Kureyşln muhalefeti kaçındın azdı.'<£

Lesley Hazleton Mekkelilerin öfkesini tasvir ederken: “Bura 

nın sadece yaşayanların değil geçmişte yaşamış olanların da ruhla 

nyh dobı bir dünya şeklinde anlaşılmıştı... Onlar için en tabam 

mul edilemez şey, bunu aralatma saygısızlık olarak görmelcri\dL_ 

Ve öhılcnnın tek carın inananı kabul etmesinin hiçbir olanağı da 

bulunmadığı için kendi babalan ve atalarının her halükarda cehen­

nem alevlerine mahkum oldukları anlamını çıkarmışlardı, bunu en 



büyük bir aşağılama vc kelimenin fam anlamıyla cehenneme kadar 

yolunuz var'tavrı olarak kabul ettiler.”*'1

Izutsu diyor ki: “özetle; kan bağı, cahiliyc Araplannm top­

lumsal birlik anlayışında en belirleyici unsur idi. Zamanında mu­

teber göriilen bu anlayışa karşı Kur’an, artık kan bağına dayalı ol­

mayan, sadece ortak bir dini inanca dayalı yeni bir toplumsal birlik 

fikri geliş firm iştir."*”

Onların atalarına olan bu bağlılıkları vc İslam’ın bu hassasiyet­

lerine saldırdın, ikincil delil metodu olarak aktardığımız yöntem­

le kolaylıkla anlaşılabilir.

Araplar, doğruya isabet etmeyi dahi atalarının fikirlerini savun­

ma bağlamında ele alacak durumdaydılar. Nitekim muhtelif ayet­

lerde buyruluyor ki:

u ıpd üı J5S1Û Jl (hJ cp ’İİJ
p j' Ca»-j’ > *

'Onlara, Allah'ın indirdiğine ve Peygambere gelin.’dendiğin­

de,’Atalarımızı üzerinde bulduğumuz (yol) bize yeter.'derler. Ata­

ları bir şey bilmeyen ve doğru yolda gitmeyen kimseler olsa da mı?"* 405

4Û1 Hazleton, İlk Müslüman, s. 137.

4Û4. Izutsu, Kuranda Tanrı vt insan, s. 128.
405. el-Mâide, 5/104.

Ru ayetin lafzı çok ilginçtir. Doğrunun ölçüsü olarak cetleri- 

nin faaliyetlerini gösterecek düzeyde atalarına bağlı bir grup insana 

karşı,“Ya atalarınız hiçbir şeyden anlamayan cahillerse?” minvalin­

de cevap vermek, normalde siyaseten bir intihardır. Hiçbir toplum 

önderi, amacına direkt hizmet etmedikçe lüzumsuz yere toplumla 

böyle bir çatışmaya girmek istemez.

ü iSlj
j^fjı yiij. Jı ^2 4Cj2.ii c;Çi

“Onlara; ‘Allah’ın indirdiklerine uyun!'denildiğinde, derler ki; 

‘Hayır, biz atalarımızı üzerinde bulduğumuz şeye uyarız.’ Şayet şey-



nn, onlun çılgınca yanan ateşin azabına çağırmışsa da mı (buna uya*

caklar)?"**
üstteki ayetle paralel olarak burada kullanılan üslubun da çok 

sert ve politik olmaktan uzak olduğunu rahatlıkla müşahede ede­

biliriz.

Buradaki ayette de onların çok değer verdiklerini uzun uzun 

gösterdiğimiz atalarının cehalet ve sapıklık ile itham edildiğini gö­

rüyoruz.

jl Jj Uj GJaiIj l+Â* IjJli IjIaj İİİj

jjliiı» m ı* 4)1 ı_^ı> 'y ini

“Onlar, bir kötülük yaptıkları zaman; 'Babalarımızı bu yolda 

bulduk. Allah da bize bunu emretti.’derler. De ki: ‘Allah, kötülüğü 

emretmez Allah hakkında bilmediğiniz şeyleri mi söylüyorsunuz?”*7

Bu ayette, dolaylı olarak ataları, fuhşiyat (kötü çirkin iş ve ah­

laki sahibi olmakla suçlanmış oluyor.

<_A* Clj kil lA* LjI l^lli Jj

üı 5^ ® > 5? y Sf ^-3’ ^^5
• 4 7 • 7 fg> 7.^c_* *- ** jjy jin uA* «_A^ ^*kıi j

jl üj Ul 1^1 U 1^4 ^JlÂL

lliü ' “ V; lâiuü

“Hayır! Onlar sadece, ‘Şüphesiz biz babalarımızı bir din üze­
rinde bulduk ve biz onların izlerinden gitmekteyiz.’dediler. Senden 
önce, herhangi bir şehre gönderdiğimiz uyarıcıya, şımarık zengin­
leri sadece,'Doğrusu, babalarımızı bir din üzerinde bulduk, bizde 
onların izlerini izlemekteyiz.’dediler. (Gönderilen uyarıcı),‘Ben si­
ze, babalarınızı üzerinde bulduğunuz dinden daha doğrusunu ge­
tirmiş olsam da mı?’ dedi. Onlar, ‘Biz, kesinlikle sizinle gönderilen * *

406. el-l.okman, 11/21.
407. d-A‘râf,7/28.



şeyi inkâr ediyoruz.’ dediler. Biz de onlardan intikam aldık. Yalan­

layanların sonu, bak nasıl oldu!”408

408. ez-Zuhruf, 43/22-25.

409. el-Bakara, 2/200.
410. el-Hûd, 11/62.

İlgili ayetleri, aktardığımız tarihî bağlamda okuduğunuzda, ça­

tışmanın boyutu ve söylemlerin o toplumda algılanışı hakkında fi­

kir verecektir.

ls,î /ıs- -iı ı ıSG
cf* lijl bş, û/*

s^l

“Hac ibadetlerinizi bitirdiğinizde, artık (cahiliye döneminde) 
atalarınızı andığınız gibi, hatta ondan da kuvvetli bir anma ile Al­
lah’ı anın. İnsanlardan öylesi vardır ki ‘Rabbimiz, bize dünyada ver.’ 
der. (Böylelerinin) ahirette nasibi yoktur."409

Bakınız, öyle bir kavimden bahsediyoruz ki kişilerin, atasını de­
desini övme olgusu, bir hac ritüeli hâline dönmüştü. En çok öven 
kazanmış ve kendisine üstünlük nispet etmiş olurdu. Nebi (s.a.v.) 
ise onların, cehennemde olduklarını söylüyor. Sadece onların değil 
kendi atalarının da. Hâşâ, yalan söyleyip yalanının farkında olan bir 
siyasetçi, neden böyle bir toplumda, böyle bir mesaj iletsin?

Daha önceki bölümlerde, Kur’an kıssalarının Mekke gündemi­
ne atıf yaptığından bahsetmiştik. Bu konuda da Kur’an, mesajını bu 
kıssalar üzerinden sıkça vermiştir. Şu iki ayeti burada örnek verelim:

U jl IX* Jö 1,115

*—.iki ^*1 Uûjj bybl

“Dediler ki: ‘Ey Salih! Sen bundan önce aramızda kendinden 
iyi şeyler beklenen biriydin. Şimdi babalarımızın taptığı şeylere tap­
maktan bizi engellemeye mi kalkışıyorsun? Doğrusu bizi çağırdığın 
din konusunda şüphelerimiz var!”410



^4 jSu. (Lîlf ‘jji JÛ
"(İbrahim) 'Doğrusu siz de atalarınız da açık bir sapkınlık için­

desiniz’dedi."*11

Bu ayetlerin sayısı fazlaca artırılabilir.411 412

411. el-Enbiyâ, 21/54.
412. Bu bağlamda daha fazla ayeti incelemek isteyenler için bkz. el-Bakara, 

2/133,170,200; el-Mâide, 5/104, el-En’âm, 6/91,148, el-A’râf, 7/28,70, 
95,173; el-Yûnus, 10/78; el-Hûd, 11/62,87,109; el-Yûsuf, 12/6,38,40, 
en-Nahl, 16/35; el-Kehf, 18/5; el-Enbiyâ, 21/44,53,54; el-Mü’minûn, 
23/24,68,83;el-Furkan,25/18;eş-Şuarâ,26,74,76;en-Neml,27/67,68; 
el-Kasas, 28/36; el-Lokman, 31/21; es-Saffât, 37/17,69,126; ez-Zuh- 
rûf, 43/22,23,24,29; ed-Duhan, 44/8,36; el-Casiye, 45/25; en-Nean, 
53/23; el-Vakıa, 56/48.

413. Arnold, İslam'ın Tehlig Tarihi, s. 69.
414. Armstrong, İslam Pıygamhtrinin Biyografisi Hazreti Muhammad, s. 150.

T. W. Arnold diyor ki: “Yine İslam’da bütün müminlerin eşit ve 
kardeş sayılması, Arap veya başka ırktan hür veya köle müminlerin 
arasında hiçbir ayrım gözetilmemesi... Bütün bunlar taleplerini, ata­
larının belirlediği çerçevede şahsi arzularına dayandıran ve aynı şe­
kilde ruhunun zevk duyduğu sonu gelmez kan davalarını sürdüren 
Arap’ın gurur dolu kabile merkezli zihniyetine ters gelen bir anla­
yıştı. Gerçekten de Muhammed’in öğretisindeki temel prensipler, 
Arapların o zamana kadar çok değer verdiklerine karşı tam bir pro­
testo mahiyetindeydi.”41’

Armstrong diyor ki: “Tıpkı İsa gibi Hz. Muhammed de baba­
lan oğullara, kardeşleri kardeşlere düşürüyor, aile bağlarını parçalı­
yor, ailelerin içindeki hiyerarşi yapısını ve görevlerini yıkıyordu. Bu 
sorun çok geçmeden daha da büyüyecekti.”414

Ben,o dönem toplumunda bir değişiklik yapmaya çahşan birisi 
olsaydım, amacım ne olursa olsun,“Atalarımız da benim söylediğim 
gibi yapardı ve böyle diişünürdü.”yalanı her daim bana daha kulla­
nışlı gelirdi. Zira böylesi bir tavır hem siyasi düşmanlığı üzerine çek­
meyecek hem de menfaat celbetmeye imkân verecektir.

Oysa Kurandaki üslup, görünür bir menfaat içermez ve siyasi 
olarak açıklanması imkânsızdır. Bu yüzden bugün siyasetçiler, ge-



nelde toplum tarafından kendisine saygı duyulan tarihî bağlara açık­
ça düşmanlık etmek yerine, “Onlar da benim gibiydi. Bizim söyle­
diklerimizi söylüyorlardı. Onlara en iyi tabi olanlar bizleriz...” gibi 
bir metodu tercih ederler.

Bundan daha ilginç olan bir nokta da atalar kültünün böylesi- 
ne güçlü olduğu bir toplumda, Nebi’nin (s.a.v.) kendi ataları ile il­
gili sözleridir. Hem de siyaseten tek koruyucusu konumunda sayı­
labilecek kendi kabilesini karşısına alma pahasına. İlgili rivayetle­
ri inceleyelim.

1. Rivayet:

Buhari ve Müslim’in rivayet ettiği hadiste şunlar kaydedilmek­
tedir: EbuTalib’de ölüm alametleri belirdiği sırada Rasûlullah (s.a.v.) 
geldi. Amcasının yanında, Ebu Cehil b. Hişam ile Abdullah b. Ebi 
Umeyye’yi buldu. Rasûlullah (s.a.v.) Ebu Talibe, “Ey amcam! ‘Lâ 
ilahe illallah’de. Kıyamet gününde kendisiyle sana şehadet ve şefa­
at edebileceğim bu kelimeyi söyle.” buyurdu. Ebu Cehil ve Abdul­
lah b. Ümeyye, “Ey Ebu Talib! Abdulmuttalib’in milletinden yüz mü 
çevireceksin?” diye onu bundan menettiler.

Rasûlullah (s.a.v.), amcasına kelime-i tevhidi teklif etmeye de­
vam ediyordu. Diğer ikisi de sürekli o sözlerini tekrar ediyorlardı. 
Nihayet Ebu Talib, bunlara söylediği son söz olarak:

“O (yani ben) Abdulmuttalib’in milleti üzeredir.” dedi ve “Lâ 
ilahe illallah” demekten çekindi. Rasûlullah (s.a.v.) buyurdu ki: “İyi 
bil amcacığım! Yemin ederim ki ben, hakkında mağfiret dilemek­
ten nehyolunmadıkça, herhalde Allah azze ve celleden, senin için 
af ve mağfiret dilerim.”

Bunun üzerine Allah azze ve celle, “Müşriklerin cehennemlik 
oldukları, müminler nezdinde açıldık kazandıktan sonra, akraba bi­
le olsalar peygamber de müminler de onların bağışlanmalarını di­
leyemezler...”4'5 ve “Kuşkusuz sen, istediğini hidayete erdiremezsin. *

415. et-Tevbe,9/113.



Ama Allah, dilediğini hidayete erdirir ve hidayete erecek olanları en 
iyi o bilir."1"' ayetlerini indirdi.'"7

İlgili ayetlerin tefsirinde bunların, Nebinin (s.a.v.) EbuTalib 

için bağışlanma dilemesi üzerine nazil olduğu sıkça söylenmiştir.*"

Burada, incelediğimiz bağlamda bir samimiyet delili olduğu gibi 
-Nebinin (s.a.v.) dua etmek isteğinin ayetle menedildiğini düşündü­
ğümüzde- ikinci bir irade varsaymamız da delil olacaktır. Zira -hâşâ- 
Kur'an'ı, Nebi (s.a.v.) kendisi yazsaydı, kendi isteği olan “bağışlan­
ması için dua etme"fiilini neden kendisine menetsin? O hâlde orta­
da iki irade vardır. Birisi dua etmek isteyen Nebi’nin (s.a.v.) iradesi, 
diğeri onu yasaklayan Kuran. Dolayısıyla Kur’an’ı, Nebi’nin (s.a. v.) 
kendi isteğine göre yazmadığı bağlamında, başka bir delil olacaktır.

Zaten samimiyet delillerinin tamamında gösterdiğimiz husus 
Nebi (s.a.v.) şahsi iradesi ile hareket ediyor olsaydı ilgili davranışla­
rı göstermeyeceğidir. O gerçekten kendisini yönlendiren bir ikinci 
iradenin emrine göre hareket etmekteydi.

2. Rivayet:

Müslim’de Abbas b. Abdülmuttalib’den aktarılan bir rivayette, 
o dedi ki: “Ya Rasûlallah! Ebu Talib, senin namına (düşmanlarına) 
kızar ve seni korurdu. Ona herhangi bir faydan oldu mu?"

Rasûlullah (s.a.v.) şöyle buyurdu: “Evet. Eğer ben olmasaydım, 
cehennemin en derin yerinde olurdu.”*”

Bu hususta şöyle denildiği de rivayetler edilmiştir:

“Umulur ki, kıyamet gününde benim şefaatim ona bir fayda ve­
rir de cehennemin sığ yerine konur...”416 417 418 419 420

416. cl-Kasas, 28/56.
417. Buhari, 1360; Müslim, “İman", 40.

418. Oryantalistlerden yapılan nakil için bkz. Dermenghem, Hz, Muhammti 

ve Risâleti, s. 159.
419. Müslim,“İman", 357,

420. Müslim, “İman", 360.



“Cehennemliklerin azap itibari ile en az azap görecek olanı Ebu 
Talib'dir."42'

J. Rivayet:

Hz. Peygamber buyuruyor ki: “Anneme mağfiret dilemem hu­
susunda Rabbimden izin istedim, izin vermedi. Kabrini ziyaret ede­
yim diye izin istedim, bana izin verdi.’’'*22

4. Rivayet:

Enes’ten nakledilen bir rivayette şöyle anlatılmaktadır: “Biri, ‘Ya 
Rasûlallah, babam nerededir?’ diye sordu. Rasûlullah (s.a.v.), ‘Ce­
hennemdedir.’ buyurdu. Adam, arkasını dönüp gidecekken Rasû­
lullah (s.a.v.) onu çağırdı ve, “Benim de senin de baban cehennem­
dedir.’ buyurdu. ”421 422 423

421. Müslim, “İman”, 363.
422. Müslim, “Cenâiz”, 105,106,108.
423. Müslim, “İman”, 347; Ebû Dâvûd,“Sünne”, 17; Ahmed b.Hanbel,“Müs- 

ned”, 119,268.
424. İlgili konu ile aynı duruma işaret eden farklı rivayetler Beyhaki’nin De- 

lailun Nübüvve eserinde “Muhammed’in (s.a.v) anne, baba ve dedesinin 
vefatı” (yi; cJ, CJ <1İ sllj; (J-. a-U a»I JL. auI asi ill; /ş 
p-il* lP babında mevcuttur.

Bu tarz rivayetlerin sayısı artırılabilir. Biz bu kadarı ile iktifa et­
meyi uygun görüyoruz.424

Öncelikle şunu ifade etmeliyiz ki bu biz bu metinle Hz. Mu­
hammed’in (s.a.v.) şanını bugünün insanının anlayacağı bir dilje an­
latmayı hedefledik. Bu rivayetleri nakletmekteki maksadımız hâşâ 
Hz. Muhammed’in (s.a.v.) akrabalarına tan etmek değildir. Bu ko­
nuyu kaşımak bugün diğer Müslümanları nasıl rahatsız ediyorsa, bu 
kitabın yazarı olarak bizi de rahatsız etmektedir. Zira Hz. Muham­
med (s.a.v.) bu durumdan ötürü üzülüyordu. Onu üzen her şey el-



bette bizi ile üzmektedir. Bu rivayetler üzerinden bu konunun dur­
duk tere gereksizce açılması da naçizane kanaatimize göre doğru 
değildir. Zira rivayetlerden anladığımız üzere Peygamber Efendi­
miz de bu komini durduk yere açmıyor vc bunlardan bahsederken 
hüzünleniyordu. Bu yüzden âlimlerimizin bu konuyu Hz. Muham­
medi- (s.a.v.) saygıdan ötürü pek konuşmamayı tercih etmesi bizim 
de katıldığımız bir kanaattir.

Ancak Efendimiz.yine aynı rivayetlerde gördüğümüz üzere ba­
zen gerekli olduğu için bunlardan bahsetmiştir. Örneğin bir rivayet­
te babasının durumunu öğrenince mahzunlaşan bir sahabeyi teskin 
etmek için bu durumdan bahsetmiştir. Bizim burada bu rivayetle­
ri ele almamız da boş yere değildir. Bu durumun onun nübüvvetine 
pak bir delil olmasındandır.

Zira o gerçekten atalarına delice saygı duyan bir kavmin ata­
larını eleştirmekle kalmamıştır, kendi atalarının durumundan da 
bahsetmiştir. Buradaki sözleri sebebiyle kabilesinin himayesini 
kaybetmiş vc türlü çeşit zulme uğramıştır. Bundan dolayı Taifvb. 
yerlerde himaye aramak zorunda kalmıştır. Tüm bunlar asla yalan­
cı bir siyasetçinin tavırları olamaz. Ölmüş gitmiş insanların uhre- 
vi durumları hakkında yalan söyleseydi hiçbir menfaat kaybı ol­
mazdı bilakis tüm bu zorluklar ortaya çıkmamış olurdu. Bu gü­
neş gibi parlak bir samimiyet delilidir. Çünkü Hz. Muhammed 
(s.a.v.), böyle bir toplumda neden kendi atalarının ateşte olduğu­
nu söyleyerek tüm akrabalarını rahatsız etsin? Hâşâ, yalancı olsay­
dı onların cennette olduğunu söylemesi çok mu zordu? Mümin­
lerin gönlünü bile rahatsız eden bu durumda, kendisi için ufacık 
bir yalan söylese ne olurdu? Ölüp gitmiş insanların hükmü üze­
rinden siyaseten güç kaybetmesini sağlayacak ne gibi bir menfaat 
olabilirdi?

Gerçekten bu durumdan dolayı siyaseten problem yaşadığını 
gösteren bir örnek şudur:

Ebu Leheb, Ebu Talib’in ölümünden sonra onun yerine kabi­
le reisi olmuştu. Hz. Muhammed'e (s.a.v.) tüm şiddetli düşmanlığı­
na rağmen kabile bağları gereği onu koruyacağını ilan etmiş ve hi­
mayesine almıştı.



Reinhart Dozy diyor ki: “Ebu Talib'in ölümünden sonrası Ebu 
Leheb (Ebu Talib'in) kardeşi olduğundan, (Nebi ye s.a.v.); 'Karde­
şim yaşarken yaptığın gibi dilediğin yere git ve dilediğini yap. Al­
lah’a andım olsun ki ben sağ oldukça sana hiçbir kötülük yapılama­
yacaktır.’dedi. Kurcyşlilerin hemen hepsi böyle bir davranışı doğru 
bulur ve onurlu bir tavır olarak görürlerdi.”425

425. Dozy, İslam Tarihi, s. 49.

426. Hz. Muhammed’in (s.a.v.) dedesi, Ebu Leheb’in babası.
427. Dozy, İslam Tarihi, s. 49.

428. Rodinson, Muhammed, 167.

429. Daha fazla örnek için Maxime Rodinson, Muhammed, s. 167; Watt, Hz 

Muhammed Peygamber ve Devlet Adamı, s. 95; Hazleton, Ilk Müslüman, 
s. 175; Watt, Muhammed Mekke'de,^. 181-182; Armstrong, İslam Peygam­

berinin Biyografisi Hazreti Muhammed, s. 194.
430 Hazleton, İlk Müslüman, ss. 176 177 (Devamında, Taife gidişi anlatı- 

byor).

“Ancak müşrikler, Ahdül mutta! ib'in42* durumu üzerinden Ebu 
Leheb'i kışkırttılar. Ebu Leheb, yeğeninin yanına döndüğünde,‘Ba­
bamın cehennemde olduğuna nasıl inanırsınp'diye bu çok açık soru­
yu Hz. Muhammed'e (s.a.v.) sordu. Hz. Muhammed (s.a.v.) de aynı 
açıklıkla yanıtladı. Böyle yapmış olması onun için onurlu bir dav­
ranıştı. Bu konuda vicdanının sesini tam bir dürüstlükle dile getir­
mekle son koruyucusunu yitiriyor ve hayatını tehlikeye atıyordu.”427 
Maxime Rodinson diyor ki: "Ebu Leheb, ailesine karşı hakaret say­
dığı bu sözlerden sonra Muhammed'i korumasından çıkardı.”428

Aynı rivayet pek çok oryantalist tarafindan nakledilmiştir.4” 
Hazleton şöyle konuyla ilgili şunları kaydediyor: “Ebu Leheb’in, 
korumasını kaldırdığı haheri yayıldıkça Muhammed e karşı saldı­
rılar daha somut hâle gelmeye başladı. Kabe meydanında yürür­
ken başından aşağı toz toprak döktüler ve orada dua etmeye ça­
kşırken ona taş attılar. Artık evinde bile tehdit altındaydı... Mu­
hammed’in fiilî bir ev hapsinde yaşayamayacağı açıktı; hayatta kal­
mak için kabile liderlerinden birinin koruması altına girmesi, as­
li önem arz ediyordu."430

Şimdi -hâşâ- muhaliflerimizin iddia ettiği gibi Hz. Muham­
med e (s.a.v),“siyasi çıkarlar için peygamberlik iddiasında bulunan"



birisi olsaydı,ölüp gitmiş ^'r insanın cennette ya da cehennemde ol­
duğunu söylemesi, pratik hayatta kendisine ne tür bir siyasi kazanç 
saklayabilirdi? Bir siyasetçi için bu adım, ciddi bir siyasi kayıp an­
lamına gelmez miydi?

O, bu tavrıyla kendi kabilesinin himayesinden mahrum bıra­
kılmıştı. Kabilesinin himayesinden çıkmış birisi, Arap yarımada­
sında tamamen korumasız durumdadır. Mesela, sokakta durdukye- 
re onu birisi öldürse hiçbir cezai yaptırım yoktur. Zira orada, kabi­
lenin koruması haricinde oluşmuş bir hukuk yoktur. Bugün, kayıt 
dışı olarak bir ülkeye dahil olmuş birisi dahi bu durumda değildir. 
Zira onu durduk yere öldüren birisi ceza alır. Arap toplumunun bu 
yapısını, “Fetanet Delilleri” bölümünün “Siyasi Yapı” alt başlığında 
uzunca anlattık.

O -hâşâ- siyaseten yalan söyleyen birisi olsaydı, böylesine men- 
faatsiz bir söz için kendi hayatını ve siyasi kariyerini bu denli riske 
atabilir miydi? Kaldı ki, bu himayenin kaldırılmasından sonra Ne- 
bi'ye (s.a.v.) işkenceler ve fiilî saldırdar çokça artmıştır. Taif e gidip 
himaye aramak zorunda kalmış ve orada da -malum olduğu üzere- 
şiddetli hakaret ve saldırılara uğramıştır. Medine'ye hicreti zanıti 
kılan süreç de bununla başlamıştır. Sizce bu, siyasi bir tavır mıdır? 
Onu, buna zorlayan ikinci bir irade (Allah c.c.) olmaksızın, bunu ya­
pacağına nasıl inanabiliriz? Gayrimüslim nazarı ile bakacak olursak 
-hâşâ- o yalancı ve sahtekâr birisi olsaydı, bu olacakları öngöreme­
yecek derecede -hâşâ ve kellâ- basiretsiz ve siyasi görüş yoksunu ol­
ması gerekirdi. Oysa onun siyaseten ortaya koyduğu başarılar orta­
dadır. Bununla ilgili örnekleri, “Fetanet Delilleri” bölümünde uzun 
uzun anlatacağız. Bu örnekte, onun samimiyeti kabul edilmeksizin 
kompozisyon oluşturabilmek imkânsızdır.

Montgomery Watt diyor ki: “Güvenliğin kaybolması, zahiren 
Hz. Muhammed ve İslam davası için büyük bir felakettir.”451

431. Watt, Muhammed Mekke'de, s. 181.

Buna rağmen bu konuda İslam’ın oluşturmaya çalıştığı top­
lumsal yapı, uzun zaman boyunca ciddi bir siyasi menfaat kaybını 
sebep olmuş olmalı. Bunun sebebi nedir? Hz. Muhammed (s.a.v.), 431



sizce her ne hedefliyorsa bunu kabilccilik bağı altında yapamaz 
mıydı? Ya da tüm Arapları birleştirmek iddiası ile ortaya çıkamaz 
mıydı?Mesela, Yunan tarihinde“Panhelenizm”(Yunan birliği) ta­
biri üzerinden yapılmaya çalışılan faaliyetler gibi bir faaliyete ne­
den girişihnemiştir? Kısa ve orta vadede, neredeyse siyaseten men- 
faatsiz görülen böyle meşakkatli bir yola tevessül etmenin, onların 
ataları ile ilgili önemli kutsiyet atıflarını çiğnemeye çalışmanın se­
bebi nedir? Siz, şahsi menfaat peşinde koşan bir siyasetçi olsaydı­
nız, toplumun -bırakın hepsini- çoğunluğu tarafından değerli bu­
lunan şeyleri tahkir edip yok etmeye çalışarak hedefinize ulaşma­
ya çalışır mıydınız?

Goldizher’in ifadesiyle, “Her Arap kabilesi kendisinin hayra­
nıydı. Bu durumda, Arap’ın nazarında mükemmelliğin en üst mer­
tebesini teşkil eden faziletlerle pek övülmeyen bir kimse, insanla­
rın en iyisi olarak kayıtsız şartsız kabul edilebilir miydi? Arap böy­
le birisini önce kendi kabilesinde mazisinde ve yaşayan kahraman­
lar arasında aramıştır.”'52

Goldziher diyor ki: “Ananesi kayda değer cetlere dayanmayan 
kimseler (yani soyu, önemli atalara dayanmayan kimseler) Arap 
mıntıkasında ikamet edip Arapça konuşsalar bile yine de küçüm- 
senirlerdi. Karşılaştıkları bu küçümsemeler, kendilerini daima 
itibar ve şereften düşürecek işlerle meşgul olmaya mahkûm et­
miştir.”455

432. Goldizhcr, s. 42.

433. Goldziher, s. 85.

434. Hitti, Siyasi w Kültürel İslam Tarihi19.6’l.

Hitti diyor ki: “İslam öncesi bu telakkiye göre Arap milleti, bü­
tün millet dinlerinin en asilidir. 0 uzayıp giden harikulade nesep şe­
cerelerinden son derece hoşlanır ve ekseriya bunu Adem'e (a.s.) ka­
dar çıkarırlar. Araplardan gayrı hiçbir millet, nesep konusunu, yani 
cnsabı (soy kütüğünü) bir ilim derecesine çıkarmış değildir."454

Oysa, mesajın ortaya çıktığı ilk günlerde bu yapıya itiraz, mah­
vedici görünürken İslam, bu olguyu tamamen ortadan kaldıracaktır. 
Siyaseten kısa ve orta vadede, onların bu yapısına muhalefetin de­
zavantajları, uzun vadede çok büyük kazançlara dönüşecektir. Hem 432 433 434 



yutanda aktardığımız kabile bağının değişmesine hem de uzun va­
dede koca bir İslam medeniyetinin oluşmasına imkân sağlayacak­
tır. Buradan sonraki kısım, ayrıca fetanet delilidir. Zira bir toplu­
mu böylesine değiştirebilen bir önderin başarılarının, halüsinasyo- 
na bağlanamayacağı açıktır. Ayrıca bu değişimin faydaları kısa va­
dede değil, uzun vadede kendisini ortaya koymuştur. Bu değişimin 
yansımaları şöyle ifade ediliyor:

Emile Dermenghem diyor ki: “Bir gün İbnü’n-Nadir, kölesini 
döverken onun dişini kırması üzerine, Hz. Peygamber, bu kölenin 
dişine karşılık ona kısas uygulamıştı.”4”

Ebu Mes'ud cl-Ensarî anlatıyor: “Ben değnekle bir kölemi dö­
vüyordum. Arkadan bir ses:

‘EbuMes'ud! Ebu Mes'udl-.’diye bağırıyordu.

Kızgınlığımdan, önce sesini alamadım. Yaklaşınca, bir de bak­
tım ki, Hz. Peygamber (s.a.v.)... Şöyle diyordu:

‘Ebu Mes'ud, şunu bil!.. Ebu Mes'ud, bilesin ki!..’

Ben, hemen değneğimi elimden yere attım. O şöyle devam 
etti:

‘Ebu Mes'ud, bilesin ki, senin bu köleye gücünün yettiğinden 
çok daha fazla, Allah’ın gücü sana yeter.’

Bunun üzerine ben,‘Ya Rasûlallah! Onu, Allah için azat ettim.’ 
dedim. Buyurdu ki: ‘Eğer öyle yapmasaydın, muhakkak ateş sana do­
kunur, seni yakardı.”435 436

435. Dermenghem, Hz. Muhûmmedve Risâleti, s. 303.
436. Müslim, “Eyman", 34,35.

Anakronik düşünmediğinizde, bu gerçekten inanılmaz bir olay­
dır. O toplumda ve hatta o dönemde bu tür bir davranış, hiçbir top­
lumda anlaşılabilir değildi. Hiçbir siyasi önder o çağda böyle bir fa­
aliyette bulunup prim toplayamazdı. Bu ona, sadece güç kaybetti­
rirdi. Zira çoğu bölgede, o insanların zaten köle olmak için doğduk­
larına inanılıyordu. Onların doğasının köle olduğuna ve bu yüzden 
aşağı insanlarolduklarına inanılıyordu. Örneğin, Aristoteles’in me­
tinlerinde bu açıkça vardır.



Lewis diyor ki: “Müslüman teologlar ve hukuk bilginleri, hiç­
bir zaman doğa tarafından oluşturulan veya Allah'ın köle olmaya 
mahkûm ettiği insan ırkları fikrini kabul etmemişti.”437

437. Lewis, Ortadoğu'da Irk Kavramı ve Kölelik, s. 91.
438. Margoliouth, Muhammed ve İslam'ın Yükselişi, s. 380.
439. Dermenghem, Hz. Muhammed ve Risaleti, s. 303. Aynca bkz. Izutsu, İs­

lam Düşüncesinde iman Kavramı, s. 79.
440. Buhari, “İman”, 22; Müslim, “Eyman”, 40.
441. İbn Hanbel, V, 411.

O (s.a.v.), tüm bu yapının yerine İslam kardeşliğini oturtmuştur.

Margoliouth bunu tarif ederken şöyle diyor: “İslam kardeşliği 
doktrinidir; Cahiliyc Devri'nin en önemli özelliklerinden olan, in­
sanların atalarıyla övünmesi sona ermişti. İslam’ı kabul eden tüm 
Araplar eşitti ya da sadece dindarlıklarıyla farklılaşabileceklerdi ve 
bu takdim ile birlikte tamamen yeni bir dönem başlamıştı.”*38

Emile Dermenghem ise şöyle diyor: “Bir gün Ebu Zer, Bilal’e, 
‘Ey Habeşli kadının oğlu!..’ şeklinde hitap ederek âdeta onu ayıp­
lar bir söz söylemişti. Bunu işiten Hz. Peygamber, Ebu Zer’i kına­
yarak şöyle demişti. ‘Ey Ebu Zer! Sen, hâlâ üzerinde cahiliye izle­
ri görünen bir adamsın.”43’

Yukarıdaki metnin daha düzgün nakli şöyledir:

Ma’rur b. Süveyd şöyle demiştir: Ebu Zer’i (r.a.), üzerinde de­
ğerli bir elbise ile gördüm. Kölesi de aynı elbiseyi giymişti. Bunun 
sebebini sordum. Ebu Zer, Rasûlullah (s.a.v.) zamanında köle asıl­
lı bir kimseye sövdüğünü ve annesinden dolayı ayıpladığını anlattı. 
Bunun üzerine, Rasûlullah (s.a.v.) ona şöyle demişti: “Sende cahi­
liye huyundan bir parça var. Onlar sizin hizmetçileriniz ve aynı za­
manda kardeşlerinizde. Allah onları, sizin idarenize vermiştir. Ki­
min eli altında böyle bir kardeşi varsa kendi yediğinden ona yedir­
sin, giydiğinden de giydirsin. Onlara güçlerinin yetmeyeceği şeyle­
ri yüklemeyiniz, şayet ağır bir iş yüklerseniz onlara yardım ediniz.”440

Öte yandan, meşhur “Veda Hutbesi”nde Rasûlullah (s.a.v.) bu­
yurdu ki: “Ey insanlar! Şunu iyi bilin ki Rabbiniz birdir, atanız da 
birdir. Arap’ın Arap olmayana, Arap olmayanın Arap’a; beyazın si­
yaha, siyahın beyaza, takva dışında bir üstünlüğü yoktur...”441



Bn hadis siyascicn açıklanabilir mi? Bu hutbenin dinleyicileri 
arasında, Arap olmayan kaç kişi vardı da bu uyan onlara yapılmış­
tı diyelim? Dinleyici olarak orada bulunan, Mekke fethinden son­
ra Müslüman olmuş kişilerin çoğu, henüz birkaç yıl önce, bırakın 
Arap'ın Aceme üstün olması meselesini, bundan çok daha ileri dü­
zeyde bir kabilccik anlayışı içinde yaşıyorlardı. Toplumsal bilinçal- 
tındaki bu güçlü algıya muhalefetle, “sahtekâr vc yalancı" dediğiniz 
şahıs, hangi menfaati elde etmek istemiştir?

Herhangi bir toplum önderinin, kendisini zorlayan bir neden 
olmadan,böyle şeyleri kurcalayarak hedefine varmaya çalışacağı kur­
gusu, inandırıcı olmaktan uzaktır. Nebfyc (s.a.v.), “Seni böyle dav­
ranmaya zorlayan nedir?" diye sorulduğunda, "Allah" diyor, incele­
diğimiz haberde söylem, içerikle uyuşuyor.

Onun bu emir vc tavsiyeleri, İslam ümmetini de şekillendirmiş­
ti. Güçlü bir soyun her şey olduğu inancına sahip Arap toplum ya­
pısı, kısa zamanda nereden nereye gelmişti.

O kadar ki, Hz. Omer ölmeden önce, “Salim sağ olsaydı onu 
halife yapardım."*2 demiştir. Salim (r.a.) denilen zat, azarlı bir kö­
ledir. Eski toplumlarda, bu statünün ne kadar düşük görüldüğünü 
bilen birisi için bu değişim inanılmazdır. Bu esnada Hz. Ömer’in 
kendi oğlu sağdır. O, ölünce hilafeti belli bîr kişiye bırakmamıştır,*’ 
sahabenin olduğu bir heyete bırakmıştır. Bunlar içerisinde -Hz. Ali 
ve Hz. Osman gibi- çok faziletli ve kabileleri güçlü sahabiler de 
vardır. Oysa azatlı köle Salim sağ olsaydı, halife oydu. Kısa sürede, 
şu toplumun yapısında gerçekleşen bu değişimi nasıl anlayabiliriz?*4

Azatlı bir kölenin, kendi çabası olmaksızın hilafete layık gö­
rüldüğü bir toplum, o çağda hayal edilebilir değildir. Bu, İslam'ın 
başarısıdır.

Hz. Ömer’in huzuruna girme hususunda, aristokratlar herhan­
gi bir Önceliğe sahip değillerdi. Kim daha takvalı ise ona öncelik ta-

442. Mösned, 1,20; İbn Sad, 111,343.

443. Bunu daha önceki sayfalarda, “Sahabenin Samimiyeti'* bölümünde gör 
ternıiftik

444. Toplum yapısında, bu bağlamda onaya çıkan değişimle ilgili fazlaca ör­
nek‘Fetanet Delilleri" bölümünde gelecektir.



nınırdı. Arak, toplumun değer yargısı, doğumdan gelen bir aristok­
rasi ekseninde değil, ahlak ve fazilet eksenindeydi.

Ömer b. Hattab'ın mabeyincisinin vaptığı da bu yöndedir O, 
Hz. Ömer'in kapısında ileri gelenler olduğu hâlde dışarı çıkıyor ve 
şöyle diyordu;

“Bilal nerede? Ammar nerede? Habbab nerede?..’

Kapıda, ileri gelenlerden Süheyl b. Amr. Hakim b. Hizam. 
Uyeyne b. Hısn**' ve benzerleri bekledikleri hâlde, onlar öne geçiri­
lerek ve saygı duyularak içeri almıyorlardı.

Süheyl b. Amr; yarımdakilere baktı; kendileri kapıda bekledik­
leri ve onların içeri girmesine izin verildiği için yüzlerinin rengi de­
ğişmişti. Süheyl onlara şöyle dedi:

“Ey Arap topluluğu, neden yüzlerinizin rengi değişti? Onlar da 
biz de davet edilen kavim idik. Onlar hızlı davrandılar. Biz ise geç 
kaldık Eğer bugün, Ömer’in kapısında onlara haset ediyorsanız, va­
rın Allah, cennette onlar için daha iyisini hazırlayacaktır. Sühevi b. 
Amr, eskiden Rasûlullah’m şiddetli düşmanlanndandı ve Mekke'nin 
fethinde Müslüman olmuştu.'**

Philip Hitti diyor ki: “Gassan**7 sarayının son meliki olan ki­
şi, Yermük Muharebesi’nde 636’da İslam ordusuna karşı cephe tut­
muş, sonra da Bizans tarafindan ihtida edip Müslüman olmuştur, 
ibadet maksadıyla ilk olarak çıktığı hac seferinde, Kabe’yi tavaf es­
nasında bir bedeviyi, ihramının eteğine bastı diye tokadamışu. Ha­
life Omer ise bu eski meliki ya bizzat o bedevi tarafindan suratına 
aynen bir tokat indirilmesine razı olmaya yahut diyet, yani tazmi­
nat ödemeye mahkûm etmişti. Bunun üzerine Cebele dinden dön­
müş ve Konstannnapol’e kaçmıştır.’***

445. Eskinin aristokratlan kapkia beklerken soyu düşük addedilen onlarca ki­
şi önce almıvordu-

446. Kadı Abdükebbar. «-NuMctr, s. 888 (Süheyl'in bu deği­
şimi ‘Fetanet Delilleri* bölümünde ele ahnaoknr),

447. khm öncesi dönemde Bizans’ın. Arap coğrafyasına karçı tampon ohrak 
kullandığı ve siyaseten desteklediği güçlü bir kabile.

448. Hini, Snuri tr Kütird İsim Ttnhi, s. 122.



Artık ayrıcalıklı kişiler yoktu. Bu, hukukun da temelinin güç­
lenmesi anlamına gelmekteydi.

Konunun önemini pekiştirmesi açısından şu hadiseyi de nak­
letmekte fayda var:

Bir gün Mısır valisi Amr b. Âs’ın oğlu bir deve yarışı düzenli­
yor. Bir Kıpti’nin devesi onun devesini geçince “Ben şereflilerin oğ­
luyum."diyerek Kıpti’yi kırbaçlatıyor. Bunun üzerine hac mevsimin­
de Kıpti, vali ve oğlunu Hz. Ömer’e şikâyet ediyor. Hz. Ömer, vali 
ve oğlunu Medine’ye getirtiyor. Olayın doğruluğunu teyit ettikten 
sonra valinin oğlunu, Kıpti’ye kırbaçlatıyor. Daha sonra Kıpti’ye, va­
liyi de kırbaçlamasını emrediyor. Kıpti:

“O beni kırbaçlamadı, gerek yok.” mealinde karşılık verince Hz. 
Ömer:

“Eğer onu da kırbaçlamak isteseydin seni alıkoymazdım.” diyor 
ve daha sonra Valiye dönüp diyor ki:

“Annelerinin hür doğurduğu insanları ne zaman köleleştir­
diniz.”

Bir valinin, sosyokültürel açıdan toplumun aşağı katmanların­
da bulunan birini tartakladı diye böylesine cezalandırıldığı bir top­
lum gerçekten inanılmazdır.

O günün valilerini bugünkü valilerle aynı sanmamak gerekir. 
Valilerle iletişimin zayıf olduğu o çağın büyük topraklı imparator­
luklarında valiler, çoğu şeyi merkezden talimat alamadan, kendi ka­
rarları ile yürüttükleri için sadece ana meselelerde merkeze bağlı 
olan, ancak müstakil davranan yöneticiler gibiydiler.

Bu anlattıklarım, tek tük örneklerden ibaret değildir. O toplum, 
eski aristokratlara, geç Müslüman oldukları için “Tuleka” (azat edil­
miş, serbest bırakılmış) derken ilk Müslüman olan kölelere,“Muha­
cir” adı ile saygı duyup etraflarında halka olmuşlardı. Eskinin, nesep 
ve malca zayıf olanlarından Ebü’d-Derdâ, İbn Mes’ud, Bilal vb. ka­
rakterler, baş tacı edilmişlerdir.

Lewis diyor ki: “Meşhur İbn-i Hazm; Tanrı en dindarın, bir 
zencinin veled-i zinası olsa bile en soylu olduğunu ve peygamber-



lerin oğullan olsa bile günahkâr ve imansızların en alçak olduğu­
nu buyurur.’’449

449. Lewis, Orta Doğuda Irk Kavramı ve Kölelik, s. 58.
450. Canatan, İslam Terakkiye Mâni midir?, s. 18,
451. Lewis, Orta Doğuda Irk Kavramı ve Kölelik, s. 34.
452. Bu, cahiliye toplumunda olabilecek en düşük sosyal statüdür.
453. Buhari, “Fezâilü Ashâbi’n-Nebî”,23.

454. Rodinson, Muhammed, s. 326.

Renan diyor ki: “Müslüman inancının yol açtığı bu tutum o ka­
dar güçlüdür ki, ırk ve milliyet tarafından belirlenen tüm farklılık­
lar, İslam’a girme eylemiyle ortadan kalkmaktadır. Berberi, Sudan­
lı, Çerkez, Afgan, Malay, Mısırlı, Nübyalı biri Müslüman olur ol­
maz, artık Berberi Sudanlı, Mısırlı vs. değildirler. Bunlar Müslü- 
mandırlar.”450

Aydınlanma döneminde ırkçı temayülleri olan Renan (ö. 1892) 
için yukarıda aktardığı ifade, övgü değil, yergidir. O, Müslüman top- 
lumların bu yüzden geri kaldığına inanmaktadır.

Lewis diyor ki: “Kur’an’ın ne ırklara ne de ten rengine ön yar­
gılı yaklaşmadığı açıktır.”451

Azat edilmiş siyahi bir köle olan452 Bilal-i Habeşi hakkında Hz. 
Ömer,“Ebubekir efendimizdir; çünkü o efendimizi (Bilal’i) azat et­
miştir.” derdi.453

Hakeza, azatlı kölelerin mümin kardeşlikte eşit olduğunun gös­
terilmesi açısından, kuzeni durumunda olan ve o toplumda soylu sa­
yılan Zeynep’in (r.a.), azatlı köle statüsünde ve aşağı görülen Zeyd 
b. Sabit (r.a.) ile evlendirilmesi önemlidir.

Maxime Rodinson diyor ki: “Yine Kuzeye, Bizans sınırlarına 
doğru bir sefer söz konusuydu... Ordu komutanlığına, Zeyd’in azadı 
bir Habeşli köleden olma oğlu Usame tayin edilmişti. O, basık bu­
runlu bir zenciydi ve henüz pek gençti.”454

Bu ordu, Mekke’nin fethi sonrası oluşturulan bir orduydu. Or­
dunun içinde asker olarak eskinin aristokradarı vardı. Azatlı köle­
lerin (mesela; Usame b. Zeyd’e, Zeyd b. Sabit), köle kökenli olma­
larına rağmen ordu komutanlıkları almaları, çok basit bir şey değil-



dir. Bazıları (muhtemelen, Mekke’nin fethinden sonra yeni Müs­
lüman olanlar), Rasûlullah’ın (s.a.v.), Hz. Ebubekir ile Hz. Ömer 
gibi sahabilerin bulunduğu bir orduya azatlı bir kölenin (Zeyd b. 
Sabit), genç vc tecrübesiz oğlunu (Usamc b. Zeyd) kumandan ta­
yin etmesini eleştirmeye başlamıştı. Bunu duyan Hz. Peygamber 
(s.a.v.) mescide gitti. Zeyd b. Harise yi Mûtc Savaşı için kuman­
dan tayin ettiği günleri hatırlatarak “Daha önce, onun babasını ku­
mandan tayin etmemede karşı çıkmıştınız. Babası kumandanlığa 
nasıl layıksa oğlu da layıktır." diyerek itirazların yersizliğini be­
lirtti."*»

Nebi’nin (s.a.v.) bu tavrı, daha sonra Müslümanların tavnna 
dönüşmüştür.

Lewis diyor ki: “Hikâyeye göre, Ubâde b. Sâmit adındaki Arap 
lider, Mısır’ı savunanların lideri Hristiyan Mukavkıs’ı karşılamaya, 
yanındaki Müslümanlarla birlikte gider. Ubâde -vakanüvisin söy­
lediğine göre- siyahtı. Araplar Mukavkıs’ın huzuruna vardıklann- 
da, onlara Ubâde öncülük ediyordu. Mukavkıs, adamın renginden 
ürktü ve onlara:

“Bu siyah adamı benden uzaklaştırın ve başka birini getirin!’ 
dedi.

Araplar, Ubâde’nin, aralarındaki en akıllı, en iyi, en soylu adam 
olduğu konusunda ısrar ettiler ve onun, itaat ettikleri ve kararla­
rına riayet ettikleri lider olarak atandığını belirttiler. Mukavkıs 
sordu:

“Siyah bir adamın, aranızda en önde olmasına nasıl izin verir­
siniz? Onun sizden daha aşağı olması münasiptir.”

“Aslında hayır!”dediler.“Her ne kadar sizin de gördüğünüz gibi 
siyah olsa da hâlen bizim aramızda konum bilgi ve zekâ bakımındın 
en üst düzeydedir. Zira biz, siyahları hakir görmeyiz.”455 456

455. https://islaniansiklopedisi.org.tr/usame-b-zeyd; bkz. İbn Sad, 11,190.

456. Lewis, Orta Doğuda Irk Kavramı ve Kölelik, s. 42.

457. Lewis, Orta Doğuda Irk Kavramı ve Kölelik, s. 43.

Lewis diyor ki: “Soylu, ama yanık tenli Ubâde’nin hikâyesi, tam 
da Arapların yayılmasının başlangıcında geçer.”457

https://https.76slamansiklopedisi.org.tr/usame-b-zeyd


Philip Hitti şöyle diyor: "Cyrus burada, Ubâdc b. Sâmit adın­
da bir zencinin başkanlığındaki Müslüman delegasyonu ile karşıla­
şınca şok geçirmişti.”4”’

İslam’ın, siyahilerle beyazlar arasında hiçbir fark olmadığı yö­
nündeki bu öğretisi, tüm tarihi şekillendirmiş vc o çağlarda misline 
pek rastlanmayan bir Öğreti olmuştur. Bu öğretinin kendisini şekil­
lendirmediği Batının, Amerika’nın keşfinde yaptığı zulümler ma­
lumdur. İş Öyle bir hâle gelmiştir ki, dönemin papası, “Kızılderililer 
de Âdem ve Havva’dan doğmuştur.” açıklaması ile katliamı biraz ol­
sun yavaşlatma gereği duymuştur.

Aydınlanma sonrasında kendisini insan, diğer ırkları da insa­
nın alt sürümü olarak gören Batı, bugün ırkçılık ile sözüm ona bir 
mücadele halindedir. Batı tarihinden fazlaca örnek vererek konuyu 
dağıtmak istemiyorum. Ancak şu kadarını dahi bilmek yeterlidir.

Siyahilerin olduğu coğrafyalarda İslam’ın yayılmasının en büyük 
amillerinden birisi budur.T. W. Arnold, İslam'ın Tebliğ Tarihi isim­
li eserinde, özellikle Afrika ve Asya adalarında bu etkenden bahset­
miştir. Bugün dahi Hindistan’da alt kast grupları arasında İslam’ın 
yayılmasının en büyük sebebi, bu kardeşlik olgusudur. Oysa bugün 
dahi Özellikle İspanya ve İtalya’da herhangi bir siyahi futbolcu, ra­
kip tribünleri birazcık sinirlendirse büyük bir seyirci topluluğu -di­
ğer seyircilerden tepki görmeksizin- muz sallayıp maymun sesi çı­
karmaya başlar. Bu nadir rastlanan bir durum da değildir. Birkaç ör­
nek için dipnottaki linkler incelenebilir.458 459

458. Hi tti, Siyasi w Kültürel İslam Tarihi, s. 230.
459. https://www.youtube.com/watch?v=eJYhp4bqJQA; https://www.youtu- 

be.com/watch?v=mvdS15iIddU; https://www.youtube.com/watch?v=- 
KeYuVSSkQBo; https://www.youtube.com/watch?v=2xH31 BQpqHw; 
https://www.youtube.com/shorts/iG5mrtBGakI; https://www.youtube. 
com/watch>v=jwpO-nnFY9g; https://www. youtube. com/watch?v=vkG- 
F6e2S3r8. Örneklerin sayısı artırılabilir. (Son erişim: 23.05.2022).

Dipnotta; Eto’o, Henry, Balotelli gibi tanınır futbolcuları örnek 
verdim. Bunlar, olabilecek en üst düzey futbol organizasyonlarında, 
söz konusu ırkçılığa maruz kalmışlardır. Daha yerel organizasyon­
lara gitmeye gerek kalmıyor.

https://www.youtube.com/watch?v=eJYhp4bqJQA
https://www.youtu-be.com/watch?v=mvdS15iIddU
https://www.youtube.com/watch?v=2xH31
https://www.youtube.com/shorts/iG5mrtBGakI
https://www.youtube
https://www


îos • peygamberi .için ısrarı

Belçikalı siyahi futbolcu Lukaku, bu gerçeğe dikkatle şöyle 
demiştir: “Eğer Belçika'da siyahi olarak büyüyen birisi, ırkçılığa 
hiç maruz kalmadığım söylüyorsa o, dünyanın en büyük yalancı­
sıdır."

Fransa Milli Takımı nda 1998 Dünya Kupası öncesinde, Af­
rika kökenli oyuncular kolay kolay alınmazdı. 90 ve 94 dünya ku­
palarına katılma hakkı bile kazanamayan Fransa, 1998 yılında ilk 
defa dünya şampiyonu oldu, Fransa kadrosunda, 5 Afrika köken­
li futbolcu vardı. Bu durum, Fransızlar arasında,“Bu takım bizim 
takımımız mı?" tepkisi ile karşılaşmıştı. Pek çok yerde bu durum 
eleştirilmişti. Bugün ön yargılar biraz daha azaldığında ya da di­
le getirilmesi zorlaştığında, 20 yıl sonra tarihte ikinci defa dün­
ya kupası kazanan Fransa kadrosunda 23 oyuncunun 15’i Afri­
ka kökenli.*“

98 Dünya Kupası kadrosunda yer alan Afrika kökenli siyahi 
futbolcu Thuram’ın 2014 yıhnda verdiği ilgi çekici röportajın bir 
bölümü şöyledir:

Euronews: “Glody Morinio’nun sorusu şöyle: Fransız Millî Ta­
kımı forması giyerken ırkçılığa maruz kaldınız mı?”

Thuram: “Fransız Millî Takımı nda değil, ama Fransa forması 
giyerken İtalya’da oynuyordum ve burada, maalesef çok sık bir şekil­
de, benimle aynı rengi taşıyan futbolcular, topla oynarken seyirciler 
maymun sesi çıkarıyorlardı. Kedi ya da köpek değil, ama maymun 
sesi. Çünkü yüzyıllar boyunca bu kişiler, siyahilerin, insanla maymun 
arasındaki geçiş halkasında olduklarına inandırılmışlardı. Okul ki­
taplarında bile bir üstün ırk olduğu anlatılıyordu.”

Euronews: “Bu davranışlarını affediyor musunuz?”

Thuram: “Bunlar hep tarihten gelen sonuçlar. Bence, yalnıza 
neden olduğunu anlamaya çalışmalıyız.”

Euronews: “Futbol sahalarında 10-20 yıl öncesine göre dahi 
fazla ırkçılık olduğunu düşünüyor musunuz?”

460. https://ajansspor.com/habcr/fransada-dikkat-cekici-detay-sadece-2-liil-  

bolcu-256244 (Son erişim: 23.05.2022).

https://ajansspor.com/habcr/fransada-dikkat-cekici-detay-sadece-2-liil-bolcu-256244


Thuram: “Aslında dramatik olan, bunun sahalarda uzun yıllar­
dır var olması vc çözülememesi.”4M

Gerçekten Thuram’ın söylediği gibi bu, yüzlerce yılın bakiye­
si olan bir durumdu. Bugün İslam coğrafyalarında böyle bir sorun 
yoksa, bin ydı aşkın süredir zihinlerimizi yoğuran İslam öğretisi sa­
yesindedir.

Aynı dönemde Fransa Milli Takımı’nda oynayanThierry Hen­
ry, 2021 yılında, sosyal medya aracılığıyla ırkçılığa maruz kalması 
üzerine şöyle bir ileti paylaşmıştı:

“Irkçılık, zorbalık ve bireylere yönelik zihinsel işkence, gör­
mezden gelinemeyecek kadar zehirlidir. Burada, hesap verilebilir- 
lik zorunludur. Bir hesap oluşturmak ve buradan tacizde bulun­
mak, fazlasıyla kolay. Bu değişene kadar, hesaplarımı devre dışı bı­
rakacağım’’*2

Martin Luther King, ABD’de şu konuşmayı yaptığında yıl 
1963’tü:

“Bir hayalim var. Gün gelecek, eski kölelerin evlatlarıyla eski kö­
le sahiplerinin evlatları, Georgia’nın kızıl tepelerinde kardeşlik sof­
rasına birlikte oturacaklar.

Bir hayalim var. Gün gelecek, dört küçük çocuğum, derilerinin 
rengine göre değil, karakterlerine göre değerlendirildikleri bir ül­
kede yaşayacaklar.

Bir hayalim var. Gün gelecek, Alabama eyaleti, valisinin ağzın­
dan hep müdahale etme ve izin vermeme yönünde sözler dökülen o 
eyalet, küçük siyah oğlanlarla küçük siyah kızların, küçük beyaz oğ­
lanlar ve küçük beyaz kızlarla el ele tutuşup kardeşçe, birlikte yürü­
düğü bir yere dönüşecek.

Bizim umudumuzdur bu. Bu inanç sayesinde bir gün özgür ola­
cağımızı bilerek hep beraber çalışacak, hep beraber dua edecek, hep

461. https://tr.euronews.com/2014/06/06/thuram-ftitbol-dunyasinin-irkci-  
lik-sorununu-hala-cozememis-olmasi-hic-normal- (Son erişim: 23.05. 
2022).

462. https://www.haberler.com/spor/thierry-henry-irkcilara-meydan-oku- 
du-14O22888-haberi/ (Son erişim: 23.05.2022).

https://tr.euronews.com/2014/06/06/thuram-fiitbol-dunyasinin-irkci-lik-sorununu-hala-cozememis-olmasi-hic-normal-
https://www.haberler.com/spor/thierry-henry-irkcilara-meydan-oku-du-14022888-haberi/


Ixraljcr mücadele edecek, hep beraber hapse düşecek, Özgürlük için 
hep bcnüıcr ayağa kalkacağız.”

2013'te, bu konuşmanın 50. yılı kutlandı. Henüz 50 küsur y»i 
oldu. Müslümanların, bu problemi 1400 yıl önce çözmesinde, dü­
şünülecek bir şey yok mu?

Oysa Martin Luther King’in, bu konuşmayı yapmasına 150 yıl 
varken yanı 1800'lü yılların başından itibaren, pek çok doğu coğraf­
yasında Batı nın teknikte en ileri noktayı temsil ettiği gibi ahlakta 
da en ileri noktayı temsil ettiğine inanılmaya başlanmıştı. Bu prob­
lemi 600’lü yılların başında çözmüş bir coğrafyada yaşayan insan­
lar, bu sorunu 150 yıl sonra tartışmaya başlayacak bir coğrafyanın, 
ahlakta gelinebilecek son noktaya ulaştığına inanıyordu.

Şu soruyu da sormak gerekir; eğer 2. Dünya Savaşı, 1. Dünya 
Savaşı gibi olsaydı ve Batı, Naziler gibi iğrenç bir tecrübeyi yaşama­
mış olsalardı, 1960 ve 1970’lerde bu konu tartışmaya açılır mıydı? 
Yoksa hâlen ırkçılığı doğal gören bir dünyada mı yaşıyor olurduk?

Bakınız 20. yüzyılın ikinci yarısında, Avrupa’nın merkez şehir­
lerinde -hayvanat bahçeleri gibi- siyahilerin sergilendiği “İnsanat 
BahçclerTkuruluyordu. Aşağıya eklediğim linklerde yer alan resim­
ler, 1850’dcn 1958c kadarki dönemi içermektedir.463

463. indyturk.com/nodc/156991/yaşam/avrupa-vc-amerikanın-karanhk-u- 
rihİ-insan-hayvanat-bahçeleri
https://onedio.com/haber/kuskusuz-2û-yuzyîlin-en-kr>rknnc-ııygMhma’ 
rindan-biri-insan-hayvanat-bahccleri-762282 (Son erişim: 23.05.2022).

Geçmişte yaşanan bu kavga sebebiyledir ki, bugün dahi Avru­
pa'nın çoğu yerindeki kiliselerde, siyahiler, beyazlarla beraber ibadet 
etmiyorlar. Serbest olan yerlerde dahi -çoğunlukla- birlikte ibadet 
tercih edilmiyor. Bu konuyla ilgili çok kısıtlı bir sahayı ifade eden 
futbolda dahi, birkaç saat içerisinde bulduğum örnekler ortadadır 
Sadece son elli yıb içeren ve diğer sahalardaki örneklerle dahi bu eser 

hacminde bir eser kaleme alabileceğim için kitabımızın konusun­
dan kopmamak adma, bu meseleyi bir yerde durdurmam gerekiyor.

Hz. Muhammed’in (s.a.v.), o gün bu problemi çözmesi, insan­

lık tarihine vurulmuş altın bir damgadır. Yüzyıllara yayılan ve bu-

indyturk.com/nodc/156991/ya%25c5%259fam/avrupa-vc-amerikan%25c4%25b1n-karanhk-u-rih%25c4%25b0-insan-hayvanat-bah%25c3%25a7eleri
https://onedio.com/haber/kuskusuz-2%25c3%25bb-yuzy%25c3%25aelin-en-kr%253erknnc-%25c4%25b1%25c4%25b1yg


gun dahi hâlen çözülememiş bu sorun, O’nun yirmi üç yıllık haya­
tında çözülmüştü. Üstelik O nun, o gün bu soruna eğilmesini gerek­
tiren hiçbir sosyal gereksinim yoktu. Herkes o zamanki düzenden 
memnun görünüyordu. Ayrıca bu soruna eğilmesi, yukarıda da ifa­
de ettiğimiz üzere, kısa ve orta vadede inanılmaz bir menfaat kay­
bına sebep oluyordu. Bu hem samimiyet hem de fetanet delilidir. 
Hatta biz, O’nun yaptığı bu değişimi, mucize olarak da ele alabiliriz.

I’câz bağlamında: “Buyurun bir öğreti ortaya koyun ve toplu­
mun değer yargılarını değiştirin. Örneğin, sizin toplumunuzda in­
sanlar, paradan ve güçten dolayı değil de o öğretiye bağlanmaktan 
dolayı saygı görür hâle gelsinler. Nebi (s.a.v.), eğitimsiz hâli ile bu­
nu yirmi üç yılda yüksek edebiyat içeren bir eserle ortaya koydu. Siz, 
en büyük psikolog ve sosyologlarınızı etrafınıza alın; bari benzerini 
kırk yılda, şiirsel olmayan bir kitapla yapın.”

e) Coğrafyada Dinî Hareket Beklentisi

itim bu atalar kültü ve kabile bağlarına saldınp siyasi olarak 
menfâat kaybederken zahiren daha güvenilir bir tutamak noktası­
na da gidilmiyordu. Nebi (s.a.v.) -hâşâ- farkında olarak yalan söy­
leşen bir toplum önderi veya siyasetçi olsaydı, yeni bir dine dayana­



rak tüm toplumun kabul ettiği önemli noktalara karşı çıkması, üs 
nine üstlük eski dine tenkitler yöneltmesi, siyaseten anlaşılır değil 
di. Onların, kabilccilik konusunda değişiklik beklentileri olmadığı 
gibi dinî olarak da değişiklik beklentileri yoktu.

Maxime Rodinson diyor ki: “Din sorununun, bedevileri uzun 
boylu düşündürmediği anlaşılıyor. Düşlere dalmaktan pek hazzet­

meyen, gerçekçi insanlardır bedeviler.”4/14

Reinhart Dozy diyor ki: “Aile bağları dinî bağlardan çok da­

ha güçlüydü."*5

Montgomery Watt ise şöyle diyor: “Muhammed in basımla­

rı, babalarının belirli bir dini olduğunu ve kendileri için en iyisinin 
babalarının izinden gitme olacağını söylemekte ısrar ettikleri za­
man bu iddiaları birçok Arap’ın ruhlarına tamamen uymaktaydı."*6

Dikkatli incelediğimizde, oldukça ilginç bir tablo ile karşı kar­

şıya geliyoruz. O günün Arapları için manevi bağlar, “atalar kültü 

ve kabile bağlan" ile buna bağlı "putperest dinleri” idi. “Atalar kültü 

ve kabile bağlandın dinden daha güçlü olduğunu müşahede edi­

yoruz. Yukarıda yaptığımız nakillerden çok daha fazlası, Islami ri­

vayetlerde mevcuttur. Onlar, putlara -zahiren- bir saygı göstermek 

le beraber, dilediklerini alamadıklarında putların yüzüne fal okları­

nı fırlatıyorlar, acıktıklarında helvadan yaptıkları putları yiyorlardı.

Nebi (s.a.v.) vahiy almayan bir siyasetçi olsaydı, “atalar kültü ve 

kabile bağlan”olgusuna karşı cephe alırken “putperest dini”ni yük­

seltme)! tercih edebilirdi. Ya da putperest dine karşı çıkarken atalar 

kültüne dayanabilirdi. Oysa onların iki manevi rabıtasına eş zaman­

lı saldırmış ve mümkün olabilecek tüm düşmanlığı üzerine çekmiş­

ti. Bunun yanı sıra yerleşik ahlaklarına da muhalefet etmiş ve onla­

rı, kendi dinine girmek için, nefret edecekleri mükellefiyetlerle yü­

kümlü tutmuştu. Eğer O, kendi iradesi ile hareket eden bir siyaset­

çi olsaydı asla böyle bir yöntemi tercih etmezdi.

464. Rodinson, Muhammed, s. 39 (Yazar,ateist olduğu için din meselesini dû? 
gibi de almaktadır. Eserimizin konusu buna cevap vermek değildir. Do­
nemin tasviri açısından, sunduğu tabloya konsantre olmakta fayda var)

465. Dozy, İslam Tarihi, s. 55.

466. Watt, Hz Muhammed Peygamber ve Devlet Adamı, s. 87,



Wcllhausen diyor ki: “Şu hâlde Muhammed iman edenler, mu­
hiti soy birliği ile tevafuk etmeyen (yerel soy birliğine uygun düşme­
yen) bir iman formülü (kredo) yolu ile yabancı cinsten bir muharri­
ke (agens) müsamaha edecek kadar bir taraf ve zahirî olmayan kan 
birliğini parçalamak mevkiinde bulunuyordu."467

467. Wellhausen, Arap Devleti ve Çöküşü, s. 25.
468. Leone Caetani, İslam Tarihi, s. 314.

Leone Caetani diyor ki: “Arabistan’da hiçbir hareket-i diniy- 
ye yoktu. Mekke’de ve Arabistan’ın sair yerlerinde olduğu gibi yeni 
birdin ihtiyacı hissedilmiyordu. Hatta İslamiyet’in esasât-ı asliyye- 
si (asıl temelleri) müşrik Araplar için en kıymettar, en muazzez olan 
pudarın tamamıyla ret ve inkârından ibaretti. Bütün bunlar, bilhassa 
şayan-ı dikkat (dikkate değer) bir keyfiyettir. Arapların, İslamiyet’e 
ihtiyaçlarının olmadıktan başka İslamiyet’i istedikleri de yoktu.”468

f) Güçlülere Muhalefet ve Uzlaşmayı Reddetme

İslam, ortaya çıktığı toplumda, güçlülerin muhalefeti ile karşı­
laşmış bir yapıdaydı.

Elimizde başka hiçbir tarihî veri olmasaydı, aşağıdaki ayetler­
den, ikincil delil mantığı ile güçlülere muhalefet edildiğini anlardık. 
Zira bunlar, “Bakın, güçtüler bize muhalefet ediyor.” bağlamında is­
pat cümleleri değildirler. Aksine, “Güçlüler her zaman böyle muha­
lefet ettiler ve bu, doğal bir şeydir. Ayrıca güçlü olmaları, haklı ol­
maları anlamına gelmez.” bağlanımdadırlar. Güçlülerin muhalefeti 
olmasaydı, bu açıklama anlamsız olurdu.

£ ı£i ^jiı ı jjı jû dçi 1313

-ip S—••u ûui

tjlil

“Kendilerine ayetlerimiz açıkça okunduğu zaman inkâr eden­
ler, iman edenlere; ‘İki topluluktan hangimizin konumu daha üstün



vc mensupları daha iyi?'diye sorarlar. Oysa onlardan önce de daha 
varlıklı ve daha gösterişli olan nice nesiller helak ettik.”4*’

örneğin bu iki ayette İslam’a muhalif olanların daha güçlü 

ve daha iyi konumda olduklarını anlamak çok kolaydır. Zira müş­
rikler, güçlü olmalarını delil olarak öne sürmüş ve buna göre ce­
vap verilmiştir. Bu /muhalifleri m iz daha güçlü” gibi bir ispat cüm­
lesinden çok daha açıktır. Zira böyle bir delil ileri sürülmcsey- 
di hem müşrikler hem de müminler nazarında verilen cevap abes 

olacaktı.

jl iL Cl Uy/-* JÛ LİLjî Cj

Uj G'j /i j 5^ S***
“Biz hangi topluma bir uyarıcı göndermişsek oranın sefahate 

dalmış olanları mutlaka şöyle demişlerdir: Biz sizin tebliğ ettikleri­
nize inanmıyoruz. Ve dediler ki: Biz servet ve nüfus açısından üstü­
nüz; dolayısıyla, azaba uğratılacaklar biz olamayız."469 470 471

469. el-Mcrycm, 19/73-74.
470. es-Sebe’, 34/34-35.
471. et-Tevbe, 9/69.

Bu ayetlerde, mesaja güçlülerin muhalefet etmesinin çok doğal 

olduğu yönünde bir cevabı görüyoruz.

'?ı>' isi 17^ â* &&S
“(Sizin durumunuz da) sizden öncekilerin durumuna benziyor, 

üstelik onlar sizden daha güçlüydü, malları vc evlatları daha çoktu.*01

S* ijjjı bu üû? ı Jab I p j
ıL. JtjSl •? p+b

pi5»3 ^Jj** 

dj-lhv ç i.. Iji lylî*

“Yeryüzünde gezip de kendilerinden öncekilerin sonu ne olma; 
görmezler mi? Onlar, kendilerinden çok daha kudretliydiler; top



rağı iyice işlemişler, yeryüzünü bunların imar ettiğinden daha fazla 
imar etmişlerdi. Onlara da peygamberleri nice açık kanıtlar getir­
mişti. Şu hâlde Allah, onlara asla zulmetmiş değildir; asıl onlar ken­
dilerine zulmetmişlerdir.”472

472. er-Rûm, 30/9.
473. el-Kâf, 50/36.
474. el-Âl-i İmrânf3/116.

475. el-Kalem, 68/14-15.

!>.**■* r* f j

j* uj
“Kendilerinden önce, onlardan daha güçlü olup yeryüzünde şe­

hirler kurarak aralarında gidip gelen nice toplulukları yok ettik Kur­
tuluş var mı?”473

“İnkâr edenlerin mallan da çocukları da Allah’a karşı kendile­
rine hiçbir fayda sağlamayacaktır.”474

3J#ı y.ısî <jû ı3çi iî ı3^5 jc; ıî 5ı? 5t
“Malı ve oğulları çok var diye (onlara itaat etme). Kendisine 

ayetlerimiz okunduğunda, ‘Eskilerin masallan’ der.”47S

Daha önce de bahsettiğimiz gibi kıssa anlatılarında Firavun me­
sajı vb. güçlülerle ilgili muhalefet anlatılarının tamamı buna gön­
dermedir.

Kitabın önceki bölümlerinde kullandığımız pek çok ayet de ay­
nı noktayı işaret ettiği için uzatmamak adına bu kadar örnekle ik­
tifa ediyoruz.

Dün olduğu gibi bugün de siyasi değişiklikler yapmak isteyen 
her şahsın, güçlülerin desteğini almak için onlara yakın olmaya ça­
lıştığını biliyoruz. O gün soyun verdiği saygınlık etkiliydi. Ayetler­
de sıkça geçen “mal ve evlat sahibi olmak” ifadelerine gelince; mal, 
bildiğimiz üzere zenginlik, evlatlar ise fiziki güçtür. Zira kabilele-



rin veya şahısların güçleri, onlar için savaşacak erkeklerin sayısı ifc 
belli oluyordu.

Anlaşıldığı üzere güçlülere muhalefet edilmiştir. Bu yüzden Ne­
binin (s.a.v.) yanına çoğunlukla ezilmişler, köleler ve itilmişler top­
lanmıştır. Güç ise her siyasi olayda önemli bir unsurdur.476

476. “Fetanet Delilleri" bölümünün muhtelif alt başlıklarında bununla ilpS 

çokça örnek verilecektir.
477. el-Kâfinin, 109/1-6.
478. Armstrong, Tanrt'ntn Tarihi, s. 238.

Olguyu daha enteresan bir noktaya taşıyan unsur, İslam’ın me­
sajının Mekke’de yankı bulması, akabinde bu güç sahiplerinin an­
laşma taleplerinin reddidir.

Karen Armstrong diyor ki: “Kaynaklar, Muhammed’in putpe­
restlik konusunda Kureyş’le uzlaşmayı kesinlikle reddettiğini ortaya 
koyuyor. O, pragmatik biri idi ve can alıcı önemde görmediği bir ko­
nuda uzlaşmaya girebilirdi. Ama Kureyş O’na, çok Tanrı arasından 

birinin en büyük olduğu bir çözümle kendisi ve Müslümanlar Al­

lah’a taparken kendilerinin tanrılarına tapınmalarına izin vereceği bir 
uzlaşmayla geldiğinde, Muhammed bu öneriyi şiddetle reddetmişti.

Kur andaki anlatımla, “Ey inkarcılar, ben sizin taptıklarınıza 

tapmam ve benim taptığıma da sizler tapmazsınız. Sizin dininiz si­

ze benim dinim banadır."477 Müslümanlar yalnızca Tanrıya tapar­

lardı ve Kureyş tarafından eş koşulacak sahte tapınma nesnelerine 

ister ilah ister değer olsun, dayanamazlardı.”478

Emile Dermenghem diyor ki: “Kureyş’in ileri gelen yöneticile­
rinden Ebu Cehil, Ebu Süfyan, Utbe b. Rebia, Şeybe b. Rebia, Ve- 
lid b. Mugirc bir araya gelerek Peygamber’in amcası Ebu Talib ile 
görüşmeye geldiler. Ebu Talib’den istedikleri tek şey, yeğeninin ağ­
zını kapatmasıydı.

Yaşlı adam Ebu Talib, Mekkelilerin bu tehditlerinden korktu w 
çekindi. Gerek kendisini ve gerekse Haşimoğullarını, bu kadar düş­
manın Mekke’de sözü geçen insanların kin ve gazabını hedef etme­
mesi için Peygambere yalvardı. Ve (Ebu Talib) O’na (Muhammed 
Aleyhissalatu Vesselama) şöyle dedi:



“Beni de kendini de tehlikeye atma! Gel bu sevdadan vazgeç! 
Kaldıramayacağımız bir yükün altına bizi sokma!

Hz. Muhammed (s.a.v.), amcasının kendisini yalnızlığa terk 
edeceğini zannederek son derece mahzun şekilde şöyle dedi:

“Amca, eğer onlar güneşi sağ elime ayı da sol elime yerleştire­
cek olsalar dahi ben bu davadan asla vazgeçmem.Ta ki Ccnab-ı Al­
lah beni ya bu konuda muzaffer kılar veyahut ben bu uğurda ölüp 
giderim.

Hz. Peygamber bu sözlerini söyledikten sonra gözyaşlarını içi­
ne akıtarak ağlamaklı bir şekilde çekip gitti. Bunu gören Ebu Talib, 
hemen arkasından seslenerek onu yeniden çağırdı ve ona şöyle dedi:

“Kardeşimin oğlu, yemin ediyorum ki seni yalnız bırakmayaca­
ğım. Git dilediğini söyle, asla hiç kimseye seni teslim etmeyeceğim.”

Bu anlatı pek çok yerde nakledilmiştir.479

479. Aynı anlatı İçin bkz. Dozy, İslam Tarihi, s. 45; Caetani, İslam Tarihi, c. 1, 
s. 410; Hazleton, İlk Müslüman, s. 145; Dermenghem, Hz. Muhammed 
ve Risaleti, $s. 102-103; Gibbon, Roma İmparatorluğunun Gerileyif ve Çö- 
küf Tarihi, c. 5, s. 443; Armstrong, İslam Peygamberinin Biyografisi Haz- 
retiMuhammed,s, 170; Arnold,İslam'ın TebliğTarihİ,s. 32; Hazleton,İlk 

Müslüman, s. 145.

Bu olay siyaseten açıklanamaması noktasında incelediğimiz 
üzere açıkça bir samimiyet delilidir. Ayrıca farklı bir yönden de onun 
inanmışlığını gösteren bir delil olacaktır.

İnsan denen mahlukun gerçeğini bilenler, ahlaken 40 yaşına ka­
dar hiç itham edilmemiş temiz bir insanın, 40 yaşından sonra ağ­
layarak “Amca, onlar güneşi sağ elime ayı da sol elime yerleştirecek 
olsalar dahi ben bu davadan asla vazgeçmem. Ta ki Cenab-ı Allah 
beni ya bu konuda muzaffer kılar veyahut ben bu uğurda ölüp gi­
derim.” dediği bir davaya samimiyetle inanmış olduğunu anlamak­
ta zorlanmazlar.

Lesley Hazleton diyor ki: “Mekkeliler şöyle diyor ‘Eğer istedi­
ğin para ise hepimiz kendi servetimizden senin için toplarız. Sen 
de içimizdeki en zengin kişi olursun. Eğer şereflendirilmek istersen 
seni liderimiz seçeriz. Böylece sen razı gelmeden hiçbir karar veri-



İçmez ve eğer bu sana görünüp duran hayalet, kurtulamadığın gi­

bi bir şeyse, sana bir hekim buluruz vc tüm imkânlarımızı seferber 
ederek seni iyileştiririz.' Hz. Muhammed’in, yoluna devam etmesi­

ni sağlayan şeyin, şahsi çıkar dışında başka her şeyin olabileceğini 

anlayamayan Mekkelİ liderler yalnızca kendi çıkarlarının kapsamı­

nı pekiştirmiş oldular."*50

Utbc'nin,bu bağlamda Nebi’ye (s.a.v.) getirdiği teklifler fava­

sıyla meşhurdur.480 481

480. Hazleton, İlk Mûilûman, s. 147.

481. Detaylı okuma için bkz. Caetani, hlam Tarihi, e. 1, s. 423.
482. el-ıMaidc, 5/73.

’Muhammed, farkında olarak yalan söyleyen bir toplum önderi 

idi." şeklinde bir anlatıyı sahiplenmeye çalışan bir muhalifimiz, yu­

karıdaki olguların tamamını siyasi olarak açıklamalıdır.

Ayrıca, dini bir beklentinin olmadığı bir ortamda, kavminin di­

nine, kabile bağlarına ve soy ön yargılarına, ahlakına, gelenekleri­

ne ve değer yargılarına muhalefet eden bir siyasi önderin, kavmin 

güçlülcrine de muhalefet ederek ve onların açık çek niteliği taşıyan 

anlaşma isteklerini reddetmesini, onları dinine girmek için nefret 

edecekleri siyasi içeriği zahiren görünmeyen mükellefiyetleri yerine 

getirmeleri zorunluluğunu şart koşmasını, kendisi için yaşıyor ol­

dukları dünyevi lezzetleri (şarap, fuhuş vb.) yasaklamasını siyaseten 

açıklamak zorundadır.

Hakeza, onun bu tavrı Medine’de de sürmüştür. Örneğin, Hz 

Isa’nın Allah’ın peygamberi olduğunu, Hz. Meryem’in tertemiz ol­

duğunu ilan etmesi, Yahudilerle olan ilişki açısından kritik olmuş­
tur. Yahudiler Hz. İsa’yı -hâşâ- bir yalancı olarak görüyor, Hz. Mer­

yem’e ise zina iftirası atıyorlardı. Bu» Yahudilerle aşılamaz bir me­

safe oluşturuyordu.

Aynı şekilde, örneğin Hz. İsa ve Hz. Meryem’in uluhiyetine ina­

nan Hristiyanlara yaranılmaya da çalışılmıyor. Teslis, açık ifadeler 

1c reddediyordu. "And olsun ki Allah üçün üçüncüsüdür diyenler de 
kâfir olmuşlardır."482 Onların, Hz. İsa (a.s.) ve Meryem’e ilahhk at­

fetmeleri aynı şekilde açık ifadelerle reddediliyordu.



iilj ±15 ÂlJjiJ "jtfgS «Jl u
y. oirjı $ ûûi"fiibı >>iHş üı? <Li-»

“Meryem oğlu Mesih, yalnızca bir elçidir. Ondan önce de elçi­
ler gelip geçti. Onun annesi dosdoğrudur. İkisi de yemek yerlerdi. 
Bir bak, onlara ayetleri nasıl açıklıyoruz? (Yine) bir bak, onlar na­
sıl da yüz çeviriyorlar?”4’3

Bakınız, tek ayette tüm olay açıklanıyordu. Bu açıklama ne Ya- 
hudileri ne de Hristiyanları memnun edecek siyasi bir tavırda değildi.

Ayetin girişinde, Hz. İsa’nın (a.s.) peygamberliği tasdik edili­
yor. Hz. Meryem sıddîk (temiz, doğru sözlü) olmakla tavsif edili­
yordu. Yani Yahudilerin ona attığı iftira yalanlanıyor. Bu kısma ka­
dar olan bölüm, Yahudilere cevaptı.

Devamında buyruluyor ki; “O ikisi yemek yerlerdi.” Yani ye­
mek yemeğe ve sonrasında tuvalete gitmeye ihtiyaç duyarlardı. Bun­
lar ise ilahta olmayacak şeylerdir. Bu kısımda da Hristiyanlara ce­
vap veriliyordu.

Hz. Muhammed (s.a.v.) -hâşâ- siyaset için yalan söyleyen bi­
risi olsaydı, tüm grupları karşısına almasındaki neden ne olabilirdi?

Emile Dermenghem diyor ki: “Şu da bir gerçektir; Hz. Mu­
hammed’in sözleri, kendi döneminde yaşayan insanların hoşları­
na gidecek şekilde uydurmak suretiyle onları daha kolay kendisine 
çekip ikna etmek için taviz vermeyi aklından bile geçirmemiştir.”483 484

483. cl-Mâidc, 75.
484. Dermenghem, Hz. Muhammed ve Risaleti, s. 291.

KENDİ GETİRDİĞİ HABERDEN ETKİLENMESİ

Bu başlıkta, Hz. Muhammed’in (s.a.v.), kendi getirdiği haber­
den etkilenmesini gösteren örnekler incelenecektir. Eğer Hz. Mu-



hammed (s.a.v.) -hâşâ- yalan söyleyen ve yalanının farkında olan 

birisi olsaydı, psikolojik açıdan haberin içeriğinden etkilenmemesi 
gerekirdi. Zira kendi söylediği bir yalandan kendisinin etkilenmesi 

abes olurdu. Oysa biz, pek çok örnekte onun, kendi getirdiği habe­

rin içeriğinden etkilendiğini müşahede etmekteyiz. Bu noktada da 

siyaseten açıklanamayacak pek çok husus gözlemliyoruz.

Oğlu İbrahim’in Vefatı

Hz. Peygamberin (s.a.v.) oğlu İbrahim vefat ettiği gün güneş 

tutulunca, bazı kimseler bu iki olay arasında irtibat kurmuş vc “Gü­
neş, Peygamberin oğlu Öldüğü için tutuldu.” demişlerdir. Rasûl-i 

Ekrem (s.a.v.) de güneş ve ayın ilahi birer alamet olup bir kişinin 

ölümü üzerine tutulmayacağını belirtmiştir/85

İlgili hadis şöyledir: “Şüphesiz Güneş ve Ay, Allah Tcâlâ'nm 

ayetlerinden iki ayettir. Herhangi bir kimsenin ölümü veya doğumu 

yüzünden tutulmazlar. Siz onların tutulduğunu gördüğünüz zaman, 

tutulma sona erinceye kadar namaz kılınız vc dua ediniz.”*86

Bu Örneği lütfen dikkatle okuyunuz. Bence, başka hiçbir şey ol­
masa, sadece bu dahi, “Hz. Muhammed (s.a.v.), farkında olarak Ceb­

rail'le konuştuğu konusunda yalan söylüyordu. Bununla toplumda 
yapmak istediği değişimi peygamberlik zeminine oturtmak istiyor­
du. Çünkü peygamberlerin otoritesi fazladır. Bu yüzden o, bir top­

lum önderidir."görüşünü çürütmeye yetecektir.

Bu hadis, sonradan bu delil için uydurulmuş da olamaz. Zira söz 
konusu hadisi kullandığım bağlamda ele alan Müslüman bir yazar, 
bugüne kadar görmedim.*87 Eğer bunun için uydurulmuş olsaydı,

485. https://i5lamansikl0pedisi.org.tr/kusuf
486. Buhari, “Küsûf”, 1,3,8; Müslim, “KüsûP, 10.
487. Aslında bu delili, yaklaşık iki yıl Önce bîr platformda aktarmıştım. 0 dö­

nemden sonra okuduğum Emile Dermenghem’in de bu hadisin, nübüv­
veti ispatlayın yönüne işaret ettiğini müşahede ettim. Gerçi o, benim 
kullandığım bağlamdan daha yüzeysel bir şekilde delil olarak ele almış­
tı. "Yalana bir toplum Önderinin, böylesİ bir olaydan menfaat doşut"

https://islamansiklopcdisi.org.tr/kusuf


ilk dönemden beri bu konuda kullanıldığını ve kitaplarda buna gö­
re bölüm başlıkları altına alındığını görürdük. Oysa bu hadis, bü­

tün hadis kitaplarında “güneş tutulması, güneş tutulması namazı”vb. 

başlıklar altındadır... Hadis, ispatlamaya çalıştığım konu için uydu­

rulmuş olsaydı, uyduranlar, çıkardığım bu anlamı, muhakkak hadi­

sin metninde geçirirlerdi vc sonraki âlimler bunu hadis kitapların­

da, nübüvvet ispatı ile ilgili bahisler içerisinde ittifakla kullanılırdı. 

Oysa bunların hiçbirisi olmamıştır.

Ayrıca hicri 10. yılın Şevval ayının 29’una (miladi 27 Ocak 632) 

denk gelen bir Güneş tutulmasının olduğu, bugün astronomik veri­

lerle hesaplanabilmektedir.488

ceği” olgusuna değinmemişti. Bu delile, bu eserimizdeki bağlamda deği­

nen bir eser bilmiyorum.

Burada ispatlamaya çalıştığım şey, delilin bana ait olması değildir. Bu de­

lile işaret edilmemiş olması, hadisi delil kabul etmeyenler için de tatmin 

edicidir. Zira onlar, hadislerin uydurulduğunu düşünseler de bu hadisin 

ilgili bağlamda delil olarak kullanılmaması, onun bunu ispat etmek için 

uydurulmadığı konusunda açık bir delil olacaktır.
"•s Apaydın, Siyer Kronolojisi, s. 726.

Watt, Hz. Muhammed Peygamber ve Devlet Adamı, s. 256.

Dermenghem, Hz. Muhammed ve Risâleti, s. 328.

Montgomery Watt diyor ki: "Mariye ona, yaklaşık 630 yılında, 
İbrahim adında bir oğlan doğurmuş ve bu, onu çok mutlu etmişti.”489

Emile Dermenghem diyor ki: “İbrahim’in vefat ettiği gün gü­

neş tutulması hadisesi de yaşandığından, bazı Müslümanlar güneş 
İbrahim’in ölümü üzerine tutuldu, deyince yüce insan büyük pey­

gamber Hz. Muhammed, bu görüşü reddederek şöyle demişti:‘Gü­

neş ve ay Allah’ın ayetlerinden bir ayettir. Bunlar, hiç kimsenin ölü­

münden dolayı tutulacak değillerdir.’

Bu söz, yalancı bir peygamberin ağzından çıkacak bir söz mü­

dür? Gerçekten Hz. Peygamber bu sözü söylediğinde, oğlunun ölü­

mü için yapılan bir iltifat -eğer yalancı bir peygamber olmuş olsay­

dı- belki o hüzün anında ona güzel gelirdi. Fakat sadık ve yüce bir 

insan,hakkı,hakikati kendisi aleyhine de lehine de olsa anında söy­

lemiştir.”490



Bu olnym Dcnncnghcm'dc yarattığı coşku makuldür. Zaten 
tihv böYİcsinc şaşırtıcı olduğu için burada delil olarak öne sürüyo­
ruz. Dernıcnghcın'in bu üslubundan, onun Müslüman olduğu zan­
nedilmesin. Kendisi Müslüman değildir. Kaynak verdiğimiz eser­
de, İslam’ın Hristiyanlık karşısındaki pozisyonunu daha aşağı gör­
müştür. İslam’ın Hristiyanlıktan alıntı olduğunu İddia ettiği pasaj­

ları mevcuttur/9'

O, haklı bir coşkuyla birlikte olayı yeterince tahlil edememiş­
tir. Meseleyi, Nebi’nin (s.a.v.) kişisel psikolojisi ve hüznü üzerin­
den yorumlamıştır. Oysa çok daha önemli olan, bu olayın toplum­
sal yönüdür.

Şimdi düşünün; siz -hâşâ- toplumunuzu, peygamberliğinize 
inandırarak kafanızdaki planları uygulamak isteseniz; bunun için bir 
melekle görüştüğünüzü ve Allah’ın peygamberi olduğunuz ~hâşâ- 
yalanını ortaya atsanız ve oğlunuzun öldüğü gün, güneş tutulma­
sı olsa, halk bunu, sizin peygamberliğinize kanıt saysa, oğlunuz öl­
düğü için güneşin tutulduğunu söyleseler bunu kullanmaz mısınız? 
Onlar, daha önceden de böyle doğal olaylar üzerinden insanlara kut­
siyet atfetmeye alışkınlar. Fakat siz kalkıp “Bunun benim oğlumla 
hiçbir alakası yoki” diyorsunuz.

Oysa, olağanüstü bir iddia ile bir yalan söyleseydiniz, böylesi bir 
denk gelme, bulunmaz bir ganimet değil midir? Neden böyle bir şe­
yi terk edesiniz? Zaten istediğiniz şey, insanları peygamberliğinize 
inandırmak değil midir?

Eğer, melekle görüştüğünüz iddiasında bulunan yalancı bir pey­
gamber olsaydınız, güneş tutulmasının olduğu gün, iddianızı destek­
lemek için, yaşanan hadisenin sizinle kıyıdan köşeden alakalı her­
hangi bir olayla bağlantısını kurarak insanların size olan bağlılıkla­
rını pekiştirmek istemez miydiniz?

Nebi’nin (s.a.v.) bu tavrı “yalan söyleyerek peygamberliğine 
inandırmaya çalışan toplum önderi” kurgusu ile nasıl açıklanabi­
lir? Bu olağanüstü fırsatı lehine kullanmaması bu kurguda nasıl yo* 
rumlanabilir?

491. https//islamansiklopcdisi.org.tr/dermenghem-emile

https//islamansiklopcdisi.org.tr/dermenghem-emile


Bcncc, farkında olarak yalan söylediği iddiası, sadece bununla 
dahi reddedilebilir. Ama delil sayısını artırmakta fayda var.

Haberin İçeriğinden Kendisini Soyutlamıyor Oluşu

Aşağıda yapacağımız tüm nakiller, O’nun getirdiği haberden 
etkilendiğini vc kendisini haberin içeriğinden soyutlamadığını gös­
teren delillerdir. Şayet o -hâşâ- “farkında olarak yalan söyleyen bi­
risi" olsaydı söylediği yalanın içeriğinden kendisini soyutlar ve on­
dan etkilenmezdi. Burada serdedeceğimiz örnekler bu ihtimali çü­
rütmektedir.

Hicret esnasında Müşriklerin mağarada onları yakalamak üze­
re olması esnasında yaşanan o korku verici anı inceleyecek olursak:

Bodley diyor ki: “İçlerinden bir kısmı, kaçakların, nihayetinde 
bağdaş kurup oturmuş oldukları mağaraya geldiler. Ebubekir titre­
meye başladı. O, şehirli bir adamdı ve artık elli yaşını geçkindi. Son 
senelerde pek çok şey geçirmiş, görmüştü ve bu çeşit bir firar onun 
yaşayış tarzının tamamıyla haricinde idi. Son derece korkmuştu vc 
bunu Peygambere söyledi. Muhammed, her türlü hâl vc şart altın­
da muhafaza ettiği iradesi ile gayet sakindi. Hz. Ebubekir, iki silah­
sız insanın, kana susamış bir muharip sürüsüne karşı ne yapabile­
ceklerini sorduğu zaman şu cevabı verdi:

gju 5ı Si

‘Üzülme, Allah bizimle beraberdir!’492

492. et-Tevbe, 9/40.

493. Bodley, Hazreti Muhammed, s. 141; Dermenghem, Hz. Muhammed ve 
Risa/eti, s. 178; Hazleton, Î/A Müslüman, s. 206.

Olayın bu anlatısı oldukça meşhurdur.”493

Hz. Ebubekir’in samimiyet ve fedakârlıkları ile ilgili çokça hu­
susu, "Sahabenin Tarihî Kaymaklığı” bölümünde anlatmıştık. O hâl­
de Hz. Muhammed (s.a.v.), gerçekten bu sözü söylemiş olmalıydı. 
Aksi hâlde Hz. Ebubekir, Kur anda, gerçekten bir yalan yakalamış



olurdu. Öyle bir durumda Hz. Ebubekir’in samimiyet ve fedakâr­

lıklarını anlamlandırmak imkânsız bir hâl alırdı.

Margoliouth diyor ki: "Ebubekir ona inanmıştı vc suç orta­

ğı değildi. "**

O,burada bir yalan yakalamış olsaydı, kendisi için evladım kar­

şısına aldığı, servetinden olduğu, yerini yurdunu terk ettiği, fiilî iş­

kencelere maruz kaldığı bir dinin yalan olduğunu öğrenmiş olur­

du. Böyle bir durumda Müslüman kalmaya devam etmesi beklene­
mezdi. Bunu anlamasına rağmen Müslüman olduğunu söylemeye 

devam etseydi bu ancak çıkar için olurdu. Oysa biz, onun, halife­

liği döneminde de dünyevi menfaatten ne kadar uzak vc zahidanc 

bir hayat yaşadığını göstermiştik. O hâlde Hz. Muhammed (s.a.v.), 

gerçekten bu sözü söylemiştir.

Şimdi düşünelim; Hz. Muhammed (s.a.v.) orada yakalansaydı 

ne olurdu? Hiçbir himayesi yoktu. Onu yakalayan Mekkeliler ken­
disini öldürselerdi, Hz. Muhammed’in (s.a.v.) kabilesinin başında­
ki Ebu Lchcb.O’nun kanının peşine düşmeyecekti. Zira daha ön« 

Ebu Leheb ile yaşadıkları gerilimi ve himaye kaybını anlatmıştık. 
Müslümanlar Mekke’den ayrılmıştı. Bu an, belki de İslam’ın en kri­

tik anıdır. Yakalan m ak üzeredirler. İnanmayan birisi,böyle biranda, 

bu tarz bir tevekkül cümlesini söyleyebilir mi? Vallahi bu, pirüpak 

bir samimiyet delilidir. Halis bir imanın alametidir.

Montgomery Watt, boykot dönemini anlatırken diyor ki: "Mu­

hammed’in başından böyle bir maceranın geçtiğini gösterir. Ve bi­

ze hayatının bu kritik döneminde işler onun için gittikçe zorlaştı­

ğında onun gittikçe daha ziyade ‘yalnızca Allah’a sığınmakta’oldu­
ğuna gerçekten inanabiliriz.’455

494. Margoiioudı, Muhammed ve Is/am’ın Yükselişi, s. 90.
495. Watt, Hz. Muhammed Peygamber ve Devlet Adamı, s. 97.

Hz. Muhammed’in (s.a.v.) -hâşâ- bilerek yalan söyleyen birisi 

olduğunu düşünsek bu sığınmaların hiçbiri anlaşılır olmayacaktır. 
Aşağıda sıralayacağım tüm nakiller birer samimiyet delilidir.

Emile Dermenghem diyor ki: “Taifte çocuklar tarafından taş­

lanması sonrasında;’Allah’ım gücümün zayıflığını çaresizliğimi in- 494 495



sanlar gözündeki değersizliğimin hâlini sana arz ediyorum. Allah'ım 
sen merhametlilerin en merhametlisisin. Sen zayıfların ve düşkün­
lerin müstazafların Rabbisin ve benim de Rabbimsin. Beni kime 
bırakacaksın. Bana surat yapacak uzak bir kimseye mi, yoksa işimi 
eline teslim ettiğin bir düşmana mı? Eğer sen bana karşı gazap et­
memişsen ben hiçbir şeye aldırış etmiyorum. Fakat senin verece­
ğin afiyet sağlık ve esenlik bundan daha geniştir. Ben, üzerime ga­
zabı indirmenden ya da bana kızıp cezalandırmandan, karanlıkla­
rı aydınlatan dünya ve ahireti düzene koyan yüzümün nuruna sı­
ğınırım Rabbim."496

<96. Dermenghem, Hz Muhammed ve Ritaleti, s. 161.
497. Schimmel, Hz Muhammed, s. 21.
498. Dermenghem, Hz Muhammed ve Risaleti, s. 383.
499. Dermenghem, Hz Muhammed ve Riıaleti, s. 385.

Annemarie Schimmel şöyle diyor: “Muhammed’in Habeşistan­
lı müezzini Bilal, müspet şahıslardandı. Ona, Peygamber tarafindan 
bazen şöyle rica edilirdi; ‘Ezanla içimizi ferahlat."4’7

Emile Dermenghem diyor ki: "Ölümünden önceki hastalığı es­
nasında Rasûlullah, hücresinden, müminlerin namaz için toplandı­
ğı bir anda Mescid e çıktı. Bir kere daha onlara namaz kıldırdıktan 
sonra şöyle dedi:

‘Ey insanlar! Eğer ben, herhangi birinize haksızlık edip onun 
sırtına vurduysam, işte sırtım... O da gelsin bana vursun, hakkı­
nı alsın. Eğer aranızda birinin şeref ve haysiyetine dokunduysam, o 
da aynı şekilde işte benim şerefim, gelsin benden intikamını alsın. 
Eğer birinizden herhangi bir mal aldıysam, işte benim malım... gel­
sin hakkını alsın, insanın, ahirette zor duruma düşmesindense dün­
yada yüzünün kızarması daha hayırlıdır.”498

Nebi (s.a.v.) vefatı esnasında, “Allah’ım, en yüce dost."demiştir.499

Vefatından önceki son söz ve davranışları dahi samimi bir inan­
ca işaret eden kişi -hâşâ- yalana olabilir mi?

Hz. Aişe (r.anha) diyor ki: “Hava buludandığı vakit Hz. Pey­
gamberin yüzünün rengi değişir, yerinde duramayıp içeri girer, dı- 
şan çıkar, Öteye beriye gider gelirdi. Yağmur yağdığı vakit ise rengi



açılırdı. Ben bunu, O'nun yüzünden anlardım. Kendisine sebebini 
sorduğumda, ‘Ya Âişe, belki bu bulut Ad kavminin dediği gibi (bir 

azap) olur. ‘Onu vadilerine gelen bir bulut hâlinde görünce bu bize 
yağmur verecek bir buluttur.’*® derlerdi.’ buyurdu.”*01

Bu rivayetlerin ardından rüzgâr estiğinde okunacak zikirler 
ve dualar nakledilmiştir.^ Bu hadis “Böyle olaylar olunca O böy­
le yapardı. Siz de öyle yapın!” bağlamında nakledilmiştir. Bu hâ­
liyle biz, O’nun Cebrail’den gelen vahye inandığını daha net anla­
rız. Çünkü burada, kitabın girişinde “Kaynaklarımızın Güvenilir­
liği" bölümünde uzun uzun anlattığımız ikincil delil mantığı or­
taya çıkmış olur.

O hâlde, bu haber yalansa vc O, saçma şekilde bundan korku­
yorsa bu şahsa -hâşâ- deli dememiz gerekecektir. Oysa öyle olma­
dığını bir sonraki bölümde “Fetanet Delillerinde” ele alacağız. O’na, 
“yalandan numara yapan toplum önderi” desek rüzgâr geldiğinde 
tasvir edilen endişeli hâlini nasıl anlatabiliriz? Neyle açıklayabili­
riz? Benzeri durumlar güneş tutulmasında da olmuştur. Ayrıca, kı­
yametin başlangıç alametleri olarak sayılan şeylere karşı da benzer 
tavırlar göstermiştir. Tii m bunlar, kendisinin de inandığını düşün­

memizi gerektirmez mi?

Bu delillerin hepsi de, O’nun, “yalan söylediğinin farkında olan 

bir toplum önderi” kurgusuna muhaliftir.

Montgomery Watt diyor ki: “Kur’an ı Muhammed’in normal 

bilincinden ayrı tutmamız gerekir. Zira bu ayrım onun için hayan 

bir şeydi. O, başından beri, kendisine tabiatüstü bir kaynaktan gel­

diğine inandığı şey ile kendi zihninin ürünü olan şeyleri dikkatli bu 

şekilde ayn tutmuş olmalıdır. Bu ayrımı nasıl yaptığı pek açık değil­

dir. Ancak bu ayrımı yaptığı kesindir.”500 501 502 503

500. el-Ahkâf, 46/24. Yani bulutun yağmur getirdiğini zannetmişleri 
azap gelmişti.

501. Müslim, c. 1, s. 616, “İstiska", 15 (899); Buhari,“Bedu’l-Halk",5,Trf' 

sir", "AhldC, 2.
502. Müslim, “îstislü", 15.
503. Wan, Muhammed Mekke'de, s. 90.



Vahye Tepki

Vahyin ilk gelişi ile ilgili anlatının,“kafasında bir yalan oluştur­
muş vc kavmini buna ikna etmek isteyen yalancı" portresine hiç de 
uygun olmadığını müşahede etmek zor değildir. İlk vahyin inişini 
aktaran uzun metnin konumuzla ilgili kısmı şöyledir:

“Bir gün ona melek gelip

'Oku!' dedi. Aleyhissalatu Vesselam;

’Ben okuma biliniyorum!' cevabını verdi. (Hz. Peygamber 
(s.a.v.), hadisenin gerisini şöyle anlatır: Ben okuma bilmiyorum de­
yince), melek beni tutup kucakladı, takatim kesdinceye kadar sıktı. 
Sonra bıraktı. Tekrar;

'Oku!'dedi. Ben tekrar;

'Okuma bilmiyorum!’dedim. Beni ikinci defa kucaklayıp taka­
tim kesilinceye kadar sıktı. Sonra tekrar bıraktı ve;

'Oku!’dedi. Ben yine;

'Okuma bilmiyorum!’ dedim. Beni tekrar alıp üçüncü sefer ta­
katim kesilinceye kadar sıktı. Sonra bıraktı ve;

'Yaratan Rabbinin adıyla oku! O, insanı bir kan pıhtısından ya­
rattı. Oku! Rabbin kerimdir, o kalemle öğretti. İnsana bilmediğini 
öğretti.'564 dedi."

504. el-Alak. 96/1-5.

Rasûlullah Aleyhissalatu vesselam, bu vahiyleri öğrenmiş ola­
rak döndü. Kalbinde bir titreme (bir korku) vardı. Hatice’nin ya­
nına geldi ve;

“Beni örtün, beni örtün!” buyurdu.

Onu örttüler. Korku gidinceye kadar öyle kaldı. (Sükûnete erin­
ce) Hz. Hatice’ye (r.anha), başından geçenleri anlattı ve;

“Nefsim hususunda korktum!" dedi.

Hz. Hatice de, “Asla korkma! Vallahi Allah seni ebediyen rüsva 
etmeyecektir. Zira sen sıla-i rahimde bulunursun, doğru konuşur­
sun, işini göremeyenlerin yükünü taşırsın, fakire kazandırırsın, mi- 504



safire ikram edersin, Hak yolunda zuhur eden hadiseler karşısında 
(halka) yardım edersin!" dedi

Bu olay, oryantalistlerin eserlerinde de sıkça ele alınmıştır.1*

Rasülullah'ın (s.a.v.) tepkisinde endişe, korku ve şaşırma müşa­
hede ediliyor. Korku hâli ile eve dönüyor kendi aklından endişe edi­
yor ve hanımı onu teskin ediyor. Bu ne kadar insani değil mi? Bizde 
böyle bir şeyle karşılaşsak herhalde böyle tepkiler verirdik.

Lesley Hazleton, bir konuşmasında bu hadiseyi yorumlarken 
şöyle diyor:

“610 yılında bir gece Muhammed’e olan şeyi, Mekke’nin he­
men dışındaki bir dağda... O gecenin elimizdeki ilk rivayetlerinde 
beni vuran şey, pek de orada ne olduğu değildi. Orada neler olma­
dığıydı. Ne olmadı?

Muhammed dağdan sevinçten havalara uçarak inmedi. 'Yaşa­
sın, Allah’a sonsuz şükür.’diye bağırarak koşmadı. Nur ve neşe saç­
madı. Kendine eşlik eden melekler korosu, ilahi müzik, coşku yok­
tu, zevkten mest olma yoktu. Altın bir hale sarmamıştı onu. Gelen 
vahiy, Kur’an’ın hepsi bile değildi. Sadece beş ayet. Kısacası, kendi­
sine tepki göstermeyi kolaylaştıracak hiçbir şey yapmadı. Bu vahiy 
tecrübesini, dünyevi kişisel hırslarını gizlemek için icat etmiş, diye 
eleştirebileceğimiz hiçbir şey yapmadı."107

Yine Lesley Hazleton, İlk Müslüman adlı eserinde şunları kay­
dediyor: “Hira Dağının tepesinde her ne yaşanmış olursa olsun,Hz 
Muhammed’in katışıksız insani tepkisi, tarihsel gerçeklik açısından 
en güçlü sav olabilir. Duyduğu sözcüklerin ister kendi içinden ister 
dışarıdan geldiğini düşünün, Hz. Muhammed’in, bunları deneyim- 
lemiş ve hem kendisi hem de içinde yaşadığı dünyasına dair algıla­
rını paramparça edecek bir güçle yaşamış olduğu açıktır. Dehşet,yt-

505. Buharı, ‘Bed u'l-Vahy", ‘Enbiyâ”, 21, “Tefsir", ‘Al âk", “Ta'bir", 1; Ma­
lim,‘iman", 252, (160);Tirmizi,“Menâkıb”, 13, (3636). Hadisin devam 

"Mucize Delilleri" bölümünde incelenecektir.

506. Dermenghem, Hz Muhammed ve Risaleti, s. 87; Hitti, Siyasi ve Küllisi 
İslam Tarihi, s. 162.

507 https7/www youtube com/watch?v=P6ycUle2wwM (Son erişim: 23 05. 

2022).



gûnc sağlıklı tepkiydi. Dehşet vc inkâr... Her ne kadar şok ederce­

sine olursa olsun, eğer bu tepki şimdi bizlcrc beklenmedik geliyor­
sa, bunun nedeni, yalnızca basmakalıp kendinden geçirici gizemli 

kutluluk görüngüleri konusunda çok kötü yanıltılmış olmamızdır."*08

Gerçekten de Hazleton un belirttiği gibi, bu tarz olaylar hak­
kında fazlaca yanıltılmış durumdayız, insani tepkileri anormal zan­
netmekteyiz. Oysa insanlar, insani tepkiler verirler. Aslında Hz. Mu­

hammed’in (s.a.v.) bu ilk olaydaki tepkisi o kadar organik vc anla­
şılırdır ki, direkt anlatıya güvenmemizi sağlamaktadır. Bir masa ba­
şı kurgu olmadığını göstermektedir. Bu bağlamda da samimiyet de­
lili olmaktadır.

Armstrong diyor ki: “Gerçekten de tarihsel kayıtlarda Hz. Mu­
hammed son derece insani bir figürdür. Bir Hristiyan azize hiçbir 

açıdan benzememektedir.”*09

Hazleton, Hz. Hatice'nin tavrını açıklarken ayrıca önemli bir 
tespitte daha bulunuyor: “Tek başına bu korku bile, kocasının dene- 

yimlemiş olduğu şeyin gerçek olduğuna inanması için yeterliydi.”508 509 510 511

508. HazJeron, İlk Müslüman, s. 17.
509. Armstrong, İslam Peygamberinin Biyografisi Hazreti Muhammed, s. 68.
510. Hazleton, İlk Müslüman, s. 112.
511. Hodgson, İslam'ın Serüven i, s. 217.

Hz. Hatice’nin hemen iman etmesi, Hz. Muhammed’in (s.a.v.) 
hakkında yaptığı bir değerlendirme ile açıklanabilir. Onun ilk hâli ve 
tavrı, yalan söylemediğini açıkça gösteriyor. Zaten Hz. Muhammed’i 
(s.a.v.) en iyi tanıyan oydu. Onun endişesi ile rivayetin içerisinde de 

nakledilen vasıflarını birlikte düşündüğünde iman etmişti. Aslında 
bu bir haber değerlendirmesi idi. “Haber İnşası” bölümünde bu hu­

susu aktarmıştık. Esasında o, bir mucize görmüş değildi. Ancak ha­
ber o kadar net geldi ki iman etmesi için tüm deliller bir anda belirdi.

Hodgson diyor ki: “Ne var ki burada önemli olan tek unsur Mu­
hammed’in çağrısı değildi. Onun kişiliği de bu çağrının karşılık gör­
mesinde etkili oluyordu. Nitekim Muhammed, nitelikli ve seçkin in­
sanları yeni dine kazandırıp onların sadakatini kazanmayı başarmıştı. 
Muhammed’in akrabalarıyla ilgili tablonun da gösterdiği üzere Mu­
hammed, onların güvenini en samimi şekilde kazanmıştı.”sn



Lesley Hazleton, kitabının muhtelif sayfalarında şunları kayde­
diyor: “Boylcsi ön yargılı kavramları bir kenara bırakırsak Hz.Mu- 

hammed'in içinde bulunduğu dehşetin gerçek deneyiminden orta­

ya çıktığım görebiliriz.”512 513

512. Hazleton, İlk Müslüman, s. 17.
513. Hazleton, İlk Müslüman, ss. 113-114.
514. Dozy, İslam Tarihi, s. 31.
515. cl-Aİak, 96/1-5.

“Muhammed’in hezeyan korkusu, aslında tam da onun heze­

yan yaşamadığının en güçlü göstergesiydi”5’3

Aynca ilginç olan bir diğer husus, ilk inen ayetlerin teolojik kur­

gudan uzak olmasıdır.

Reinhart Dozy diyor ki: “Ben de kendi açımdan şunu sorarım: 
Bu ayetler, Muhammed’in peygamberliğini onaylar nitelikte her­
hangi bir belirti içeriyorlar mı? Ruhun, Muhammed'e gelmesi için 

daha önemli bir nedeni olması gerekmez miydi?”514

fjfâl jî-* J*1 (►—L îyl

jjJu ü filJL (►i*

“Yaratan Rabbinin adıyla oku! O, insanı bir alaktan yarattı.Oku! 

Rabbin en büyük kerem sahibidir. Ki O, kalemle (yazmayı) öğreten­
dir. İnsana bilmediğini Öğretti.”515

Dileyen bu ayetleri tekrar okusun. Ben, uzun süre kafamda plan­

ladığım bir nübüvvet iddiasını ortaya atan biri olsaydım, giriş mani­

festomda kafamda planladığım öncelikli hususlarla ilgili konuşur­

dum. Oysa vakıa hiç de böyle değildir.

Bundan daha ilginç olanı; okuma, öğretme, kalem vurguları Üt 

bu, o dönemin Arap zihnine yakın olmadığı gibi -hâşâ- yalancı bir 

peygamber olsaydı, o dönemin Arap toplumunda yetişmiş birinin 

aklına ilk gelen ifadeler de bunlar olmazdı. O dönemki Arap zih­

ninin böyle büyük bir iddiaya başlangıcı, bunlar üzerinden olmaz­

dı. Zira bunların hiçbiri Arapların gündemi değildi ve ilk akla ge­

len şeyler olması beklenmezdi.



UYAR] VE TESELLİ AYETLERİ

Üstteki delile benzer bîr delil tipi de uyarı ve teselli ayetleridir.

Bu beni, ateist olduğum dönemde, çok etkileyen delillerden bi­
ridir. Kur’an, bitap Hz. Muhammed e (s.a.v.) yöneldiğinde, yazarının 
kendi kendine mırıldandığı bir metin hissi oluşturmamaktadır. Eğer 
metin -hâşâ- Hz. Muhammede (s.a.v.) ait olsaydı böyle bir metin 
görmeyi beklerdik. Bilakis hitap Hz. Muhammede (s.a.v.) yöneldi­
ğinde emirler, teselliler ve uyarılar görülür. Kur’an’da Hz. Muham- 
med’c (s.a.v.) yönelen üslup, Hz. Muhammed’in (s.a.v.) iradesin­
den farklı bir iradeyi işaret eder. Bu durumu örneklerle açıklayalım.

Uyan Ayetleri

Yİ e i V»,ı^Jıîil £ C.Î (jj^SlI

“Yüzünü ekşitip başını çevirdi. Görme engelli o kişi geldi di­
ye. Ama (Ey Peygamber!) Sen nereden bileceksin, belki o kendini 

arındıracaktı. Yahut o bir öğüt alacak, bu öğüt kendisine fayda ve­
recekti. Sen ise kendini her bakımdan ihtiyaçsız görenle ilgileniyor­
sun. Onun arınmamasından sen sorumlu tutulmayacaksın ki! Gön­
lünde Allah korkusu taşıyarak koşup sana geleni umursamıyorsun! 

Hayır! Şüphesiz bu ayetler birer öğüttür. Dileyen ondan öğüt alır.”516

516. d-Abese, 80/1-12.
517. Kettanj, İslam Tarihi, c. 1, ss. 484-485.

Bildiğiniz üzere bu ayetler, gözleri görmeyen sahabe İbn Üm- 

mi Mektum’un Rasûlullah’a (s.a.v.) gelmesi üzerine nazil oluyor. Bu 

olay, neredeyse tüm tefsirlerde, aynı şekilde anlatılmıştır. Bu ayet­
leri ya da olayı ele alan oryantalistler de, genelde aynı tarz nakiller­
de bulunmuşlardır.517



Ayrıca ilk dönemlerde ayet, samimiyet delili bağlamında delil 
olarak kullanılmamıştır. İlk dönemde bu bağlamda delil kılınmamı, 
olması yeterli olmakla beraber, sonraki dönemlerde de delil olarak 
kullanıldığına ben denk gelmedim. Bu, ayetlerin bu bağlamda kur­
gulanmadığına ikincil delildir.

Efendimiz (s.a.v.) o esnada Mekke müşriklerine İslam'ı tebliğ 
ediyordu ve onlar da dinliyorlardı. Sahabi efendimiz o an için çok 
da önemli olmayan bir şey sormuştu ve Rasûlullah Onu ne azarla­
mış ne de terslemişti. Sadece yönünü ondan çevirip müşriklere teb­
liğ etmeye devam etmişti. Ayetin lafzından da anlaşılan budur. Za­
ten Rasülullah’ın (s.a.v.) yönünü çevirdiğini İbn Ümmü Mektum 
görmüyordu bile. Ancak ilkesel ve oldukça sert bir uyarı almışn.

Kur'an metninin üslubuna alışkın olanlar, ilk ayette üçüncü tekil 
şahısla Nebi’den (s.a.v.) bahsedilmesinin senliğini kolayca fark ede­
ceklerdir. Zira bu oldukça uzak bir üsluptur. Daha sonrasında me­
sele açıklanırken iltifat sanatı ile ikinci tekil şahsa geçilmiştir. An­
cak olaya sert tepki ilk iki ayette önadadır. Devamında da uyanma 
dozu çok yumuşak değildir.

Şimdi -hâşâ- yalan söyleyen ve yalanının farkında olan sahtekâı 
bir toplum önderi, siyasetçi olsaydı, neden kendi yazdığı kitapta böy­
le basit bir şey için kendisini eleştirsin. Oysa biz olsak bu tavrıma, 
“Daha önemli bir iş yapıyordum.” üzerinden kolayca temellendirt­
mez miydik? Ben burada, Nebi’nin (s.a.v.) iradesinin dışında bir in­
de görüyorum. Sizce -hâşâ- yalan söyleyen ancak yalanının farkın­
da olan bir toplum önderi ya da siyasetçi, yazdığı kitapta bu üslu­
bu tercih eder mi? Aşağıdaki ayetleri de bu nazarla okuyabilirsiniz

&Ü »İÇİ* «11—*1 <~i* cXiilJ ÇÛ i* I (Udi jlll Jyü îlj 

ûl jâ-Ülj Jill U cl.. iî âl

IÜ»
*** f^5 1 ^ijyi

“(Rasûlüm!) Hani Allah’ın nimet verdiği, senin de kendisine 
iyilik ettiğin kimseye, 'Eşini yanında tut, Allah’tan kork!’diyordun.



Allah'ın açığa vuracağı şeyi, imanlardan çekinerek içinde gizliyordun. 

Oysa, astl korkmana layık olan Allah'tır. Zeyd, o kadından ilişiğini ke­

since, biz onu sana nikahladık ki evlatlıkları, karılarıyla ilişkilerini 
kestiklerinde (o kadınlarla evlenmek isterlerse) müminlere bir güç­
lük olmasın. Allah’ın emri yerine getirilmiştir.”518

518. el-Ahzâb, 33/37.
519. Biz dinin, Muhammed’in (s.a.v.) ismet sıfatı üzerine kurulduğuna iman 

etmekteyiz. Bu uyanları nakletmemizden, ismet sıfatına muhalif bir şey­
ler söylediğimiz zannedilme m elidir. Biz uyanlar üzerinden ikinci irade- 
ye.yani Allah’ın (c.c.) iradesine işaret ederek Muhammed’in (s.a.v.) nü­

büvvetini ispatlamaya çalışmaktayız.
520. el-İsrâ, 17/73-75.

Üstteki ayette bir başka irade, Nebiye (s.a.v.), daha önceden 

yaptığı bir fiille ilgili uyarıda bulunuyor. Hz. Muhammed (s.a.v.) 

kendi iradesiyle bir davranışta bulunuyor ve başka bir irade, bu dav­
ranışı hatalı bulup sert sayılabilecek bir üslupla O’nu uyarıyor.519 520

(il $ui cj. fjğı oir iü 0 5lu

“O putperestler, sana vahyettiklerimizden başka şeyleri yalan ye­
re bize yamayasın, diye neredeyse seni ayartıp ondan saptıracaklar, 
işte o zaman seni kendilerine dost sayacaklardı. Hatta seni yerinde 

sağlam tutmasaydık, neredeyse -biraz da olsa- onlara kayacaktın! Ama 

o zaman sana hayatın ve ölümün sıkıntılarını kat kat tattınrdıky sonra 

bize karşı kendin için hiçbir yardımcı da bulamazdın?™*

Şu ayetteki uyarının tonuna ve tehdidin şiddetine bakar mısı­
nız? Siz -hâşâ- kendinizi dinî bir rolle topluma kabul ettirmeye çalı­
şan sahte bir peygamber olsaydınız, kitabınızda kendinizle ilgili böy­
le uyanlar bulundurur muydunuz? Asla bulundurmazdınız. Bunlar, 
Hz. Muhammed’in (s.a.v.) samimiyet delillerindendir.

Aşağıdaki iki ayet de uyarı ayetidir. Arapçadaki üslup Türkçe 

tercümeye pek yansımıyor ama, “Şu an yaptığın gibi yapma!” vur­
gusu güçlüdür.



CüS O' û>U ûlj

(jit «il *ü» jl j «X tUJ- jl (j^j^ll

yı.ıyı^5>/üSül54jı
“Eğer onların yüz çevirmesi sana ağır geldiyse yapabilirsen yerin 

içine inebileceğin bir tünel ya da göğe çıkabileceğin bir merdiven ara 
ki onlara bir mucize getiresin! Allah dileseydi, elbette onları hida­
yet üzerinde toplayıp birleştirirdi,o hâlde sakın cahillerden olma™

Mesela bu ayette de uyarı yüksek perdeden gelmiştir. Oysa uya­
rıya sebep; sadece Hz. Muhammed’in (s.a.v.), müşriklerin iman et­
miyor olmasına fazlaca üzülmesidir. İkinci irade (Allah Tcâlâ’nın 
iradesi), görünen siyasi bir fonksiyonu olmayan meselede, Hz. Mu­
hammedi (s.a.v.) uyarmıştır. Bunlar bizim, Kur’an’ı, Hz. Muham­
med’in (s.a.v.) -hâşâ- siyasi amaçlarına ulaşmak için yazdığı bir eser 
olarak ele almamıza mâni olan samimiyet delilleridir.

Cul lâşj p . cA* ^>-Ç cJÜLâli

“Bu yeni Kitaba inanmazlarsa (ve bu yüzden helak olurlarsa) 
arkalarından, üzüntüyle neredeyse kendini harap edeceksin.”521 522 523

521. el-En’am,6/35.
522. cl-Kchf, 18/6.
523. el-En‘âm, 6/52.

Aşağıdaki iki ayette, Ncbi’yi (s.a.v.) de inşa eden ve O’nu eği­
ten farklı bir irade müşahede ediyoruz:

»jâiJlj ^41 j Oyiîj 'Ü

& d; 5; ir; ç*’—T 0;

“Rablerinin rızasını umarak gece gündüz ona dua edenleri sa­
kın kovma! Onların hesabından senin üzerine, senin hesabından da 
onların üzerine (onları kovmanı gerektirecek) bir sorumluluk yoktur. 
(Buna rağmen onları meclisinden kovarsan) zalimlerden olursun.”522



dAütf J V-UİU £* dl-'-ü y^'i

Y > pJİ' «v*Ji â£j j jjji *4-*- iıîŞi -i-*-' Yj 

Ö»y • _^«l ü1S*j sy* ç*Jlj b ,j* *-13 l'.lipı

“Rızasını dileyerek sabah akşam Rablerine dua edenlerle ol­
mak için elinden gelen çabayı göster. Dünya hayatının çekiciliğine 
meylederek gözlerini onlardan çevirme! Bizi anmaktan kalbini ga­
fil kıldığımız, kötü arzularına uymuş ve işi gücü aşırılık olan kim­
seye boyun eğme!”’24

ÛJI 411 cJai cJL> lûll ili-

çJüûj IjâJu»

“Allah seni affetsin! Doğru söyleyenlerin kim oldukları senin 
için netleşinceye ve kimlerin yalancı olduğunu kesinleştirinceye ka­
dar niye onlara izin verdin ki?”524 S2S

524. el-Kehf, 18/28.

525. et-Tevbe, 43.

Yine bu ayette de Nebi (s.a.v.), savaştan kaçıp bahaneler öne 
sürenleri kendi hâllerine bırakıyor. Farklı bir irade, bu uygulama­
yı sertçe tenkit ediyor ve ne yapılması gerektiğini anlatıyor. Bu 
ayederin hepsi, Nebi’nin (s.a.v.) zedeleri sonrası nazil olmuş de­
ğildir. Bir kısmı önden uyarıdır. Bir kısmı Nebi’nin (s.a.v.) ufak 
iç geçirmeleri üzerine nazil olmuştur. Bunların hiçbirisi, siyasi 
manevra sağlayan konular olmadığı gibi, çok önemli şeyler de de­
ğildir.

Ayetleri tekrar tekrar okuyun. Ben, bunlarla Müslüman oldum. 
Bu üslup Nebiye (s.a.v.) ait olamaz. Eğer O -hâşâ- siyasi menfaat­
leri için “Ben peygamberim.” diyen birisi olsaydı, asla böyle bir üs­
lup tercih etmezdi. Hele de kendisine yüksek bir pozisyon sağlayıp 
halkı kandırması gerekirken.

O, tüm günahlardan Allah’ın koruması ile korunmuş, pirüpak 

Mustafa’dır (sadadahu aleyhi vesselem).



Teselli Ayetleri

Hu ovanlardan sonra Nebi yi (s.a.v.) teselli eden ayetler var­
dır. Üsluptaki bu dunun, Amerikalı oryantalist Lesley Hazleton ile 
Fransız oryantalist Emile Dermenghem’in de dikkatini çekmiştir.

Lesley Hazleton diyor ki: “Kabilesi yolduk içinde kıvranırken 
veya sürülürken çaresizce izlemek zorunda kalan Hz. Muhammed, 
bu dunundan derin bir sorumluluk hissetmiştir. Sanki Kur’an’ın se­
si, onun iç derinliklerini görebiliyor ve kendisinin bile farkında ol­
madan içinden geçen soruların cevaplarını veriyordu.”526 527

526. Hazleton,/Z6 Mûslüman,s. 161.
527. Dermenghem, Hz. Muhammed ve Risaleti, s. 107.

Emile Dermenghem ise şöyle diyor: “Peygamber, her gün evi­
ne doğru giderken yolda kendisine hakaret eden ya bir erkeğe ya 
bir kadına veya bir köleye ya da gözü dönmüş bir çocuğa rastlar ve 
bunların, kendisini deli ve yalancı diye itham etmelerine manız ka­
lırdı. Kendisini bu şekilde yorgun ve bezgin bir hâlde evine atar ve 
bir hasırın üzerine yatıp âdeta bezmiş bir düşünceyle dalıp gider­
ken birden kalbinin en derin köşelerinden varlığının en samimi bir 
yerinden ona tescili veren bir ses yaklaşır ve Allah’ın Rasûlü oldu­
ğunu ifade ederek Hz. Peygamber’in kırdan bu maneviyatını dü­
zeltmeye çakşırdı.”522

Aşağıdaki ayederde, her teselliden sonra bir öğüt ya da emrin 
gelmesi ilgi çekicidir. Tesellilerin peşi sıra gelen öğüt ve emirlerde 
ikinci irade açıkça hissedilmektedir.

ze* JtâUİJtt.lal Jlil}

dâ»û pi ılL} ıll.hnj cpJ^l dr*

ıSU» jj ı5jli

“Yemin olsun, kuşluk vaktine. Kararıp sakinleştiğinde gece­
ye ki; Rabbin seni bırakmadı ve sana darılmadı. Elbette işin sonu



senin için öncesinden daha hayırlı olacaktır. Rabbin sana mutla­
ka lütuflarda bulunacak, sen de memnun olacaksın. O seni yetim 
bulup barındırmadı mı? Seni şaşırmış hâlde bulup yol gösterme­
di mi? Vc seni yoksul bulup zengin etmedi mi? O hâlde sakın ye­
timi ezme! El açıp isteyeni de sakın boş çevirme! Rabbinin lütuf- 
lannı şükranla an.”,2S

italik olarak vurguladığımız ayet, Nebi ye (s.a.v.) bir süre vah­
yin gelmemesi üzerine, O’nun üzülmesi sebebiyle nazil olmuştur.

Şöyle bir düşünelim; -hâşâ- kendi kendine yalan uyduran ve ya­
lanının farkında olan birisi olduğunuzu varsayarsak bu durumda, in­
sanları kandırmak için yazdığınız bir metne, bir süre ara verdikten 
sonra tekrar yazmaya başlasanız, bu aralıktan dolayı -metnin her­
hangi bir yerinde- kendinizi teskin etmeniz sizce mantıklı mıdır?

^5*^ ur"-1' cjilî ±Jj‘jj Sili dj-LÛ» öü pJÎ

lal* le *11 ûıl t -r—«Jl öl* cll ISuo^j

Çaİ jU slÇj JIJ s_.J*ıl*

“Biz senin göğsünü genişletmedik mi? Ve ağır yükünü kaldır­
madık mı? O senin sırtını ağrıtan yükünü. Senin şanını yükseltme­
dik mi? Şüphe yok ki her güçlükle birlikte bir kolaylık vardır. Evet, 
her güçlükle birlikte bir kolaylık vardır. Öyleyse (işlerinden) boş ka­
lınca, hemen (ibadete) dur. Vc yalnız Rabbine yönel.”52’

Kuranda, tevekkül ve sabır içerikli ayetlerin neredeyse tama­
mında bu durum gözlenebilir. Bu ayetlerin tamamında ikinci bir ira­
de, duygusal duruma müdahale ediyor. Sadece teselli gibi pasif bir 
rol almayıp aktif emirler ve tavsiyelerle yol göstericilikte bulunuyor.

“Onların söylediklerine sabret ve onlardan güzellikle aynl.”!M

528. ed-Duhâ, 93/1-11.
529. el-İnşirah, 94/1-8.

530. el-Müzemmil, 73/10.



4)1 Ji

£i)l •jij ^JiJl "İ <îlî) 1 ^1
o| 3* lA*11 jj1* ’-•5 Sof** w ’M *****

djIÇ-i |H» 0$- \j* £?““

“Gerçek şu ki Rabbin, anların arasında hükmünü verecektir. 
O, çok güçlüdür, her şeyi bilmektedir. O hâlde sen, Allah’a güve­
nip dayan. Çünkü sen, apaçık hakikat üzeresin. Bil ki sen, ölülere 
işittiremezsin, arkalarını dönüp giderlerken sağırlara da çağrıyı du­
yulamazsın. Sen, körleri yanlış yoldan doğruya yönlendiremezsin. 
Sen, (çağrını) ancak ayetlerimize inanıp teslim olanlara duyura­
bilirsin.””1

ÜÇ djju» Cİûl ç î * > -lİJj

“Söyledikleri yüzünden canının sıkıldığını muhakkak ki bili 
yonız.””2

k*x> gjj J ,j— 411 -l^j dİ j; .-I*

<^3
“(Öyleyse) sabret. Şüphesiz, Allah’ın vaadi haktır. Günahla­

rın için bağışlanma dile ve sabah akşam Rabbini hamd ile teşbih 
et.””3

eB Nj 4)b “Jt * lâj

“Sabret! Senin sabrın ancak Allah'ın yardımı iledir. Onlardan 
yana üzülme.Tuzak kurmalarından dolayı da sıkıntıya düşme.”514

531. en-Ncml, 27/78-81.
532. el-Hicr, 15/97.
533. cl-Mu miti, 40/55.
534. cn-Nahl, 16/127.



|Ll«Jl y» UL.»ij- «M iyJI jl jLfJ ji 'Ğ

“Onların (inkarcıların) sözleri seni üzmesin. Çünkü bütün güç 
Allah’ındır. O, hakkıyla işitendir, hakkıyla bilendir.”53’

I; 11 cÇ Çjûkj sİÇj

“Rabbinin hükmüne sabret. Çünkü sen, gözlerimizin önünde­
sin. Kalktığında, Rabbini hamd ile teşbih et.”535 536 537

535. el-Yûnus, 10/65.

536. et-Tur, 52/48.
537. el-Fa tır, 35/4.

Aşağıdaki dört ayette ise tesellinin yanı sıra durum hakkında 
bilgilendirme ve durumun doğal olduğunu haber verme gibi unsur­
lar vardır. Ayrıca bu ayetler, kıssa anlatılarında, diğer peygamberlerin 
çektiklerine atıf yaparak o kıssaların Mekke gündemine dair mesaj­
larının da anlaşılmasında faydalıdır. Yani tüm kıssalar, bu gözle bir 
teselli anlamı ile okunabilir, ikinci irade, burada duygusal duruma 
bilgi vererek müdahale etmektedir.

atıl cPİJ sLİÇa j jju Ojj

“Sana yalancı diyorlarsa (bilesin ki) senden önceki peygamber­
ler de yalancıhkla itham edilmişlerdir. Bütün işler sonunda Allah'a 
döndürülecektir. ”53’

, . » , . . -4, t '' 1
Ij^Lrfû dJJ—3 c—<111 cjÇL

«Âl cjIIJöU JaÇ« Yj 15^>15*1 t»

p İr!
“(Rasûlüm!) Onların söylediklerinin gerçekten seni üzmekte 

olduğunu biliyoruz. Aslında onlar, seni yalanlamıyorlar; fakat o za­
limler, açıkça Allah’ın ayetlerini inkâr ediyorlar. Andolsun ki sen­
den önceki peygamberler de yalanlanmıştı. Fakat onlar, yalancıhkla



ao • mv.AMBEmJölN ispati

itilam edilmelerine ve eziyete uğramalarına rağmen sabrettiler; s©, 
nunda yardımımız onlara yetişti. Allah’ın sözlerini değiştirebilecek 

hiç kimse yoktur. Muhakkak ki peygamberlerin haberlerinden ba­

zıları sana da geldi."”*

Mesela,yukarıdaki ayetlerde geçen “Andolsun ki senden önceki 
peygamberler de yalanlanmıştı. Fakat onlar, yalancıbkla itham edil­

melerine ve eziyete uğramalarına rağmen sabrettiler.ifadesi,pey. 
gamberler örneğinden yola çıkarak sabır telakkisinde bulunduğu gibi 

Allah’ın yardım edeceği vaadinde bulunarak da teskin etmiş oluyor.

’İ) -rwr ji* £% aU1 1 pd öjUÂyî H

“(Ey Muhammed!) O hâlde, yüksek azim sahibi peygamberle­
rin sabretmesi gibi sabret. Onlar için acele etme. Onlar, tehdit edil­
dikleri azabı gördükleri gün, sanki dünyada gündüzün bir anından 
başka kalmadıklarını sanırlar. Bu bir duyurudur. Ancak yoldan çık­
mış olan topluluk helak edilir.””’

- uı-- • ıpd il Oy>JI .--ı. j < CLj pdsAJ j~^la

“Şimdi sen, Rabbinin hükmüne sabret ve balık sahibi (Yunus) 
gibi olma; hani o, içi kahır dolu olarak (Rabbine) seslenmişti.”’*

Ayet, mekzum olan Yunus’tan (a.s.) örnek getiriyor. Ve “Mek 
zum olmal’diyor. Mekzum, çok öfkeli ve hüzünlü anlamlarına ge­
lir. Esasen üzüntüden kaynaklanan bir sinirdir bu. Babanızın, sizin 
menfaatinize olan bir işi savsaklamanıza üzülmesi ve ileride prob­
lem yaşayacağınızı düşünmesi üzerine ortaya çıkan bir öfke gibi dü­
şünebilirsiniz.

Ben, yukarıda aktardığım ayetlerin tamamında, ikinci bir irade 
müşahede etmekteyim. * * *

538. el-Enam, 6/33-34.

539. el-Ahldf, 46/35.

540. el-Kalem, 68/48.



Kuran bu tarz uyurı-tcsclli-emir ile ikinci iradeye işaret eden 
awtlcrledoludur. Hatta Kuran-1 Kerim'in Nebiye (s.a.v.) hâkim üs­
lubu budur, denilse yanlış bir söz söylenmiş olmaz. Kur an m bu na­
zarla bir defa okunması, ön sözde belirttiğimiz gibi, kendi delilleri­
nizi bulmanızı sağlayacaktır. Biz bu kadar örneği yeterli görüyoruz.

Montgomery Watt diyor ki: "Müslümanların geleneğine gö­
re Kur an, Allah sözleridir. Ve bizzat Hz. Muhammed’in kendisi de 
onu,o şekilde telakki etmiş olmalıdır. Dahası o, inancında, tamamıy­
la kusursuz bir samimiyete sahiptir. Hz. Muhammed kendi düşün­
celeriyle‘Kendi dışından kendisine gelen mesajları ayırt edebilece­
ğine ikna olmuştu.’ Karşılaştığı iftiralar ve düşmanlıklar karşısında 
kendisinin, Allah tarafından gönderilen bir kişi olduğuna tamamen 
ikna olmaksızın görevine devam edebilmesi imkânsız ol m abdır.”541

541. Watt, Hz. Muhammed Peygamber ve Devlet Adamı, s. 26.

542. Dermenghem, Hz. Muhammed ve Risâleti, s. 291.

Emile Dermenghem şöyle diyor: “Kendi kişisel düşünceleri ve 
görüşlerinden büyük bir dikkatle ayırdığı vahiy ve risalet görevi, âde­
ta bir kılıç gibi son derece keskin, net ve sadeydi.”542

KIYAMET SURESİNİN ORTASINDAKİ
DÖRT AYET

Kıyamet suresi, başından sonuna kadar kıyamet ve Ölüm hak­
kındadır. Ancak surenin ortasında, dört ayetlik oldukça ilginç bir 
bölüm mevcuttur. Bu durumun fark edilmesi için surenin tamamı­
nı ekleyip ilgili ayetleri işaretleyeceğim:

1. “Kıyamet gününe yemin ederim. (Kusurlarından dolayı ken­
dini) kınayan nefse de yemin ederim (ki diriltilip hesaba çekilecek­

siniz).”

2-6. “İnsan, kendisinin kemiklerini bir araya getiremeyeceğimi­

zi mi sanır? Evet, bizim onun parmak uçlarını bile düzenlemeye gü­
cümüz yeter. Fakat insan, önünü (geleceğini, kıyameti) yalanlamak 

ister. *0 kıyamet günü ne zaman?’diye sorar.”



•muAMium.ıciN isi'ah

7-15."Gözler kamaştığı, ay karanlığa gömüldüğü, güneş ve 
bir anıya getirildiği zaman, o gün insan ‘Kaçış nereye?'diyecektir 
Hayır, sığınacak hiçbir yer yoktur. O gün varıp durulacak yer, sade­
ce Rabbinin huzurudur. O gün insana, yapıp önden gönderdiği ve 
yapmayıp geri bıraktığı şeyler haber verilir. Hatta, mazeretlerini or­
taya koysa da o gün insan kendi aleyhine şahittir."

16. "(Ey Muhammed!) Onu (vahyi) çarçabuk almak için dili- 
ni kımıldatma."

17. "Şüphesiz onu toplamak ve okumak bize aittir.”

18. "O hâlde, biz onu okuduğumuz zaman, onun okunuşuna uy."

19. "Sonra onu açıklamak da bize aittir."

20-35. "Hayır! Doğrusu siz, çarçabuk geçeni (dünya hayatım 
ve nimetlerini) seviyor, ahireti bırakıyorsunuz. O gün birtakım yüz­
ler aydındır. Rablerine bakarlar. O gün birtakım yüzler de asıktır. 
Bel kemiklerini kıran bir felakete uğratılacaklarını anlarlar. Hayır, 
can boğaza dayandığı,'Kimdir (bunu) iyi edecek?' dendiği, (ölmek 
üzere olanın da) bunun ayrılış olduğunu bildiği, bacakların birbiri­
ne dolandığı zaman, işte o gün sevk ediliş Rabbinedir. O, (Peygam­
beri) doğrulamamış, namaz da kılmamıştı. Fakat yalanlamış ve yüz 
çevirmişti. Sonra da kasıla kasıla ailesine gitmişti.‘Bu azap sana la­
yıktır, layık! Evet, layıktır sana, layık!’ denecektir.”

36-40. “İnsan, kendisinin başıboş bırakılacağını mı zanneder.0, 
dökülen meniden ibaret az bir su değil miydi? Sonra bu, bir ‘alaka’ 
oldu. Derken Allah onu yaratıp güzelce şekillendirdi. Nihayet on­
dan da erkek ve dişi iki eşi var etti. Şimdi, bunları yapan Allah'ın, 
ölüleri diriltmeye gücü yetmez mi?”

Anlatının ne derece heyecanlı bir yerinde bu dört ayetin (16- 
19 arası ayetlerin), surenin arasına girdiğini kavramanız için şunu 
yapmanızı tavsiye ederim: İnternette ayeti Arapça okuyan hafızlar 
ve okudukları ayetlerin Türkçe meallerinin ekranda aktığı videolaı 
mevcut. Bunlardan birini açın ve bu dört ayetin heyecanlı anlatıyı 
nasıl böldüğünü fark edin.

Burada Nebi (s.a.v), vahyin başlangıç döneminde, Cebrail’in 
aktardıklarını unutma korkusu ile dilini hareket ettirip tekrarlama­



ya çalışıyordu. Bundan dolayı bu ayetlerle böyle yapmasına gerek 
olmadığı aktarıldı.

Sizce bu bile, Kur’an’ı -hâşâ- Hz. Peygamber'in yazdığı iddia­
sına tek başına delil değil midir? Hangi şair, şiirini bu tarz cümle­
lerle böler? Masa başında yazılmış hangi eserde bunu görebiliriz?

Belli ki Nebi (s.a.v.), gerçekten Cebrail’in böyle bir uyarıda bu­
lunduğunu düşünüyordu. O’nun -hâşâ- deli olmadığını, “Fetanet 
Delilleri’’bölümünde göstereceğiz. Ancak bu ayetlerin, bütünlük arz 
eden böyle bir pasajın ortasına bu şekilde girmesi, bize Hz. Muham­
med’in (s.a.v.) Cebrail’le görüşme iddiasını -hâşâ- kafasında kurgu­
layıp bilerek yalan söyleyen bir toplum önderi olmadığı konusunda 
açık bir debi sağlamaktadır.

KİŞİSEL MENFAAT VE ADANMIŞLIK

Bu bölümde Hz. Muhammed’in (s.a.v.), böyle bir iddiayı şah­
si çıkar için ortaya atmadığını gösteren örnekler ortaya koyacağız. 
Özellikle Batı Orta Çağ Katolik papazların metinlerinde, Hz. Mu­
hammed’in (s.a.v.) -hâşâ- şehvetperest ve kişisel menfaat için bir din 
ortaya atan sahte bir peygamber olduğu anlatısı oldukça yaygındır.

Batı’da, 1881 ydmda ölen Thomas Carlyle’ye kadar bu kurgu­
ya itirazsız inanılmıştır. Eserde, Hz. Muhammed’in (s.a.v.) samimi 
olduğunu aktaran Carlyle’nin bu anlatısının yeterli yankıyı bulma­
sı ve sonraki yazarları etkilemesi için doğal olarak bir miktar vakit 
geçmesi gerekmiştir.

Uzun süren bu anlatı pek çok eski oryantalist metni özellik­
le etkilemiştir. Oldukça kaba ve tahlilden uzak olan bu iddia, yakın 
dönem oryantalistleri tarafından tamamen terk edilmiştir, denilse 
abartılı olmaz. Naçizane kanaatim; oryantalizm, temel çıkış nokta­
sı olan “Hz. Muhammed’in (s.a.v.) asla peygamber olmadığı” iddi­
asını değiştirmiş değildir. Sadece daha sofistike bir hâle getirmiştir. 
Kaba söylemler genelde terk edilmiş, ancak ön yargı değişmemiştir.

Bu ön yargının bir örneği şöyledir: Kur’an’ın kaynakları konu­
sunu çalışan yakın dönem oryantalistleri, Kur'an’daki kıssa anlatı-



lanıun yazılı alıntılama ile asla olamayacağını fark edince “Şifahi 
(sözlü) kıssa anlatıları, Arap coğrafyasında olmalı."54' açıklamasına 
sığınmaktadırlar. Burada fark edildiği üzere peşin hüküm, “O, pey­
gamber değildi. O hâlde muhakkak alıntılamış olmalı. Yazılı değil­
se sözlü..." şeklindedir.

Konumuza dönecek olursak Batı metinlerinde uzun süre devam 

eden hu anlatı, henüz aydınlanma ve aydınlanma sonrası metinle­
ri sindirmemiş olan ülkemizde, maalesef pek çok alıcı bulmaktadır.

Bu sebeple bu kaba anlatı, bir kısım yerli yazar tarafından be­

nimsenmiş ve hiçbir ilmi kompozisyon oluşturmayan cımbızlamao 
bir mantık ve saldırgan bir dille halkın üzerine boca edilmiştir. Bu 

tarz eserler üzerinden çekilen videolar ile halk tabanında bir kesim 

arasında, yaygın bir anlatı hâline dönüşmüştür.

Umuyoruz aşağıda yazacağımız satırlar, bu kaba iddianın da 

terkine vesile olur.

a) Hz. Muhammed’in (s.a.v.) Mal ve
Dünyaya Dair Şahsi Tavrı

Aşağıda nakledeceğimiz tüm olayların, muhaliflerimizin iddia 
ettiği “kişisel menfaatleri peşinde şehvetperest bir yalancı peygam­
ber" profili ile uyumlu olup olmadığını anlamak için birazcık basi­
ret kâfidir.

Leone Caetani diyor ki: “Muhammed, hiçbir zaman bir sa­
ray hayatı kurmadı. Gayet mütevazı bir surette, alelade fâniler gi­
bi yaşadı. Ashap ile daimî surette temasta bulundu. Kendisini tek­
mil kusurlarıyla olduğu gibi gösterdi. Buna rağmen, onu yine sev­
diler. Takdir ve taziz ettiler. Sözlerine suret-i katiyyede inandılar ve 
itaat gösterdiler.”543 544

543. Yazılı alıntılamanın da şifahi alıntılamanın da mümkün olmadığını “Mu- 
cİ2elcr”bölümünde “Geçmişe Dair Mucizeler”alt başlığı içerisinde uzun­

ca göstereceğiz.
544. Caetani, İslam Tarihi, c. 2, s. 466.



Hodgson diyor ki: “Aslında sahip olduğu bu özel konuma rağ­
men Muhammed, görünüşe göre her türlü lüksten uzak, tamamen 
basit ve mütevazı bir yaşam sürmüştü. Kendisine, genellikle kolay­
ca ulaşılabilirdi. Dost canlısıydı. Gülmekten ve çocuklarla ilgilen­
mekten keyif alırdı."545

545. Hodgson, İslam'ın Serüveni, $. 232.
546. Hazleton, İlk Müslüman, s. 325.
547. Gibbon, Roma İmparatorluğunun Gerileyiş ve Çöküş Tarihi,C. 5, s. 471.
548. Dozy, İslam Tarihi, s. 95.
549. Dermenghem, Hz. Muhammed ve Risâleti, s. 195.

Lesley Hazleton diyor ki: “Mekke’nin fethinden sonra Muham­
med istemiş olsaydı, kendisini Mekke'nin, hatta tüm Hicaz bölge­
sinin kralı ilan edebilirdi. Zira herkesçe kabul görmüş, ittifaktan 
sözler almış ve şimdiye kadar kimsenin elde edemediği bir konuma 
ulaşmıştı. Fakat o, bunların hiçbirisini yapmamıştır, isteseydi Mek­
ke'de, Kabe'nin yanına bir cami ve saray inşa edip hanedanlık baş­
latabilirdi. Aksine o, Mekke'yi başkent ilan etmemiş ve Medine'ye 
geri dönmüştür."546

Edward Gibbon diyor ki: “Muhammed’in yapısı, kraliyetin ih­
tişamını hor görüyordu. Tanrı'nın elçisi, ailesinin sıradan odasında 
yaşıyordu. Ateşi yakıyor, zemini süpürüyor, keçilerini sağıyor ve ken­
di elleriyle ayakkabılarını ve yünlü elbiselerini onarıyordu.”547

Reinhart Dozy diyor ki: “Yoksulları unutmadı ve hiçbir zaman 
varsıllığı (zenginliği) aramadı. Bir miktar parası olduğunda sadaka 
olarak dağıtmak alışkanlığıydı.”548 549

Emile Dermenghem diyor ki: “Peygamber’in, ayağına giydiği 
pabuçlar ise genellikle meşinden sandallardandı. Çoğu kez yine ya­

lınayak yürürdü."54’

Bodley diyor ki: “Hz. Muhammed, camiye bir ilave olarak ken­
disine ve ailesine mahsus olan yerleri inşa etti. Bunlar, birbirlerin­
den çamurla yapıştırılmış palmiye dallarıyla ayrılmış bir sıra çok ba­
sit kulübeden ibaretti. Bu evlerde hiçbir mefruşat veya perde yoktu. 
Hz. Muhammed, bir halı üzerinde uyuyor ve ev işini bizzat kendi­
si yapıyordu. Hatta elbiselerini yamama işiyle pabuçlarını tamir et-



meyi bile kendisi yapardı. Bu sert yaşayış tarzı, mukaddes bir insa­
nın yaşayış tarzı olarak kabul edilmiştir.

Fakat, mesele üzerinde zihin yorulacak olursa Hz. Muhattı- 
med’in, hiç de o eski tipte mukaddes bir adam olmadığı anlaşıla­
caktır. Hz. Muhammed, orta sınıfa mahsus bir konfor ve lüks için­
de yetişmiştir. İlk izdivaç hayatı müddetince Mekke’nin en zengin 
insanlarından biri olmuştu. Buna rağmen kendisini, bütün sakinle­
rinin, ellerinde bulunan en mükemmel olan şeyleri kendisine hazır 
bir hâlde Medine’de bulduğu zaman, hatta para ve ganaimin (ga­
nimetler) devlet kasalarına su gibi aktığı fetihlerden sonra bile Hı 

Muhammed, o münzevi yaşayış tarzını değiştirmedi

Emile Dermenghem diyor ki: “Peygamber, bir insan olarak ba­
za hususlarda meyil sahibi olmasına rağmen o, hiçbir zaman dünya­
ya meyletmedi. Dünya malına ve paraya tamahta bulunmadı. Baş­
kalarına karşı büyüklük taslayıp hiçbir zaman diğer insanlara karşı 
övünmedi. O, yumuşak huylu, tatlı dilli güzel kalpli merhametli bir 
insandı. Hatta vahiy kesildiği zamanlarda bile hiçbir zaman yumu­
şak kalpliliğini bırakmadı. Herkese karşı sevimli ve daima sade dav­
randı. Onun, kendi eliyle bizzat kendi evini süpürdüğünü, elbisele­
rini yamadığını, ayakkabılarını tamir ettiğini, koyunlarım sağdığını 
ve camide sırtüstü yere yattığını, kediye kapıyı açmak için yerinden 
kalktığını, hasta ve yaşlı bir horozu bizzat kendi eliyle tedavi ettiği­
ni, terleyen atının alnını bizzat kendi elbisesiyle sildiğini, eline azda 
olsa para geçer geçmez, hemen etrafında fakir arayıp bu parayı onla­
ra sadaka olarak dağıttığını, kendisini bir dünya hükümdarı şeklinde 
gösterecek her türlü davranıştan kaçındığını ve kendisine, ‘Efendi­
miz... Seyidimiz...'diye hitap edilmesini yasakladığını.saraydaya- 
şamadığını, perdedarları ve kapıcıları olmadığını görüyoruz."81

Emile Dermenghem diyor ki: “Hz. Muhammed, çoğu kez şid­
detli açlıklara düçar olurdu. Hatta bir gün, bir ölçü arpa almak için 
zırhını bir Yahudi’ye rehin verip ondan borç para almıştı.”®

Vefat ettiğinde bu zırh hâlen o Yahudi’de rehin idi.

550. Bodley, Hazreli Muhommed, s. 152.
551. Dermenghem, Hz Muhammed ve Risaleti, s. 196.

552. Dermenghem, Hz. Muhammed ve Risaleti, s. 194.



1. Bunun zırh olması, yoksulluğunun şiddetini gösterir.
2. Ölümünün de böyle olması, gücü eline aldıktan sonra da fa­

kirce yaşadığını gösterir, çünkü olay maddi zorlukların had 
safhada olduğu dönemlere ait değildir.

3. Böyle şiddetli bir yoksullukta -yapılsa hiçbir güç mâni olma­
yacak ve kınamayacak olmasına rağmen- azınlık durumun­
daki Yahudi’nin malına el konulması yerine, borç alınması, 
toplumun adalet yapısını gösterir.

4. Azınlığa mensup bir şahsın, devlet başkanına borç verecek 
kadar zengin olması, iktisadi adaleti gösterir.

Margoliouth diyor ki: “Peygamber öldüğünde de onun zırhı, 
borcuna karşılık bir Yahudi tarafından alınmıştı.”5”

553. Margoliouth, Muhammed ve İslam’ın Yükselişi, s. 174.
554. Kadı Abdülcebbar, Tesbitu Delailu'n-Nübüvve, s. 82.
555. Margoliouth, Muhammed ve İslam'ın Yükselişi, s. 197.
556. Armstrong, İslam Peygamberinin Biyografisi Hazreti Muhammed, s. 130.

Kadı Abdülcabbar diyor ki: “Rasûlullah’m (s.a.v.) evleri ile ha­
nımlarının odaları, hurma liflerindendi. Akıl ve tahsil ehli, zorba 
krallara, demir kapılar ardındaki kalelerinde ve saraylarında suikast 
yapıldığını bilmektedir.”553 554

Margoliouth diyor ki: “Diğer liderlerin çocuksu zevklerini tat­
min eden pahalı eşyalardan sonuna kadar kaçındı. Ömer’in, kendi­
sine yabancı temsilciler geldiğinde giymesi için ipek bir elbise al­
ma teklifini reddetti.”555

Armstrong diyor ki: “Muhammed’in kendisi de daima sade ve 
basit bir hayat sürdü. Hatta Arabistan’daki en güçlü adam hâline 
geldiğinde bile lüksten nefret ediyordu. Ve evinde genellikle yiyecek 
bir şey yoktu. Asla bir takımdan fazla giyeceği olmamıştı. Yandaşlan 
onu, daha zengin görünümlü tören kıyafetleri giymeye teşvik ettikle­
ri her seferinde reddetmiştir. Çoğu kişinin giydiği kaba ve kalın giy­
sileri giymeye devam etmişti. Kendisine hediyeler verildiğinde hep­
sini yoksullara dağıtırdı. Ona inanan ilk insanların çoğunun Mek­
ke’de ezilenler olması şaşırtıcı değildi. Köleler ve kadınlar, bu yeni 
dinin kendilerine bir umut ışığı olabileceğini hemen anlamışlardı.”556



Him diyor ki: "Sıkıntı ve güçlük günlerinde olduğu gibi şan ve 
şeref dolu günlerde de Hz. Peygamber bugün Arabistan ve Suriye’de 
rastlanan eski tarz evlerde olduğu gibi bir avluya açılan ve girişi,an­
cak bu avlu boşluğundan ibaret olan birkaç yıllık kerpiç bir evde, 
gösterişsiz bir hayat sürmüştü. Günlük hayatında kendisi, sahip ol­
duğu elbiseleri sık sık tamir ederken her zaman da mensup olduğu 
kavmin seçkinleri arasında görülür onun geride bıraktığı miktan pek 
az tutan miras devlet mülkü muamelesi görmüştür."557

557. Hini, Siyasi ve Kültürel İslam Tarihi, s. 170.

558. Dermenghem, Hz. Muhammesi ve Risâleti, s. 194.
559. cl-Ahzab, 33/28-29,

Emile Dermenghem diyor ki: “Hz. Peygamberin, ilk dönemler­
de giyecek ihtiyacı, yiyeceğinden daha zengin değildi. Bir gün Müs­
lüman kadın, Hz. Peygambere bir cübbe hediye etti. Rasûlullah’ın 
buna gerçekten çok ihtiyacı vardı. Ama o anda bu mecliste bulunan 

bir başka kişi, bu cübbeyi isteyip onu kefen yapmak istediğini söy­
leyince hemen o cübbeyi o sahabiye verdi. Çünkü Hz. Peygamber 
kendisinden bir şey isteyeni asla reddetmiyordu.”558

b) Ailesine Dünya Malı Konusundaki Muamelesi

ûl (J* Jr—Ç

■JÜS’I 4Uİ jlî «jl-d’j ÂJjLjj

“Ey Peygamber! Eşlerine şöyle de; Dünya hayatını ve güzellikle­

rini istiyorsanız, gelin size bir şeyler vereyim sonra da güzellikle sizi 
serbest bırakayım (yani boşayayım). Eğer siz, Allah’ı, Rasûlu nü ve 

ahiret yurdunu istiyorsanız, artık hiç şüphesiz Allah, içinizden gü­

zellikte bulunanlar için büyük bir ecir hazırlamıştır.”559

Burada, Nebinin (s.a.v.) eşlerinin daha iyi bir geçim talep etme­

si olgusunu anlamak için mevcut geçim şartlarını da anlamak gerek­
mektedir. Aksi hâlde günümüz zihni için hatalı ve anakronik algı-



laru \t>l açabilir. Nc istediklerini tahmin etmek adına, aşağıdaki na­
killer faydalı olacaktır.

Hz. Aişe (r.anha) diyor ki:

“Evimizde, bazen iki üç ay geçerdi de ateş yanmazdı.

“Rasûlullah vefat ettiğinde biz, iki siyahla doyuyorduk; hur­
ma ve su."*'

“Muhammed ailesi, Medine'ye geldikten sonra Muhammed 
(s.a.v.) vefat edene kadar, üç gün arka arkaya buğday ekmeği ye­
medi."560 561 562

560. Tirmizi,2471.
561. Buhari, “Taam”, 5442.
562. Buhari, “Taam", 5374, Müslim “Zühd” ve “Rekaik”, 2976.
563. Armstrong, İmlam Peygamberinin Biyografimi Hazreti Muhammed, s. 346.

Bu nakillerden anlaşılan o ki Hz. Peygamber’in (s.a.v.) ailesinin 
talebi konfor değildi, sadece biraz daha iyi şartlardı.

Bu ayet, açıkça ailesinin geçim zorluğu çektiğini gösterir.563 
Mukaddime bölümünde, ikincil delil mantığını anlattık. Burada, 
“Peygamberin geçimi kötüdür.” şeklindeki direkt ifadeden çok da­
ha güçlü bir delalet var. Zira, “geçim sıkıntısı ile ilgili bir problemin 
çözülmeye çalışılması” geçim güçlüğünü çok daha net bir şekilde 
gösterir. Orada refah içinde yaşıyor olsalardı bu ayet, oldukça ga­
rip olurdu. Ayrıca ayet, Medeni’dir ve İslam’ın oldukça güçlendi­
ği bir döneme aittir. Yani ayet nazil olduğunda Nebi (s.a.v.), koca 
bir toplumun tek yöneticisi idi. Ancak buna rağmen hanımları, ge­
çim darlığından şikâyet ediyorlardı ve bu sorun ayetle yapılan bir 
uyarı ile çözülmeye çalışılıyordu. Hem de dikkat çeken bir üslup 
sertliği ile... Çünkü böylesi bir talep bile anormal bir durum gi­
biydi.

Hâşâ, Muhammed (s.a.v.) kendi çıkarları için bu iddiayı ortaya 
atmış olsaydı, bu talebi Kur’an diliyle reddetmesine ne gerek vardı? 
Zaten mümkün olduğunca mal ve servete sahip olmaz mıydı? Aynı 
şekilde, eşlerinin de toplum standardarmın çok üzerinde bir kon­
for düzeyine sahip olmaları gerekmez miydi? Oysa vakıa hiç de Öy­
le değildir.



Bu olayın gerçekleştiği dönemde Nebi (s.a.v.), ailesinin yanın­
dan ayrılmış ve kilere benzeyen bir yerde bir ay kalmıştır. Bunun­
la ilgili anlatının detayları da incelediğimiz hususta bize fazlaca ve­
ri sağlayacaktır.

Emile Dermenghem diyor ki: “Peygamberin, eşleriyle tartış­
ması sonrasında Rasûlullah, sessiz bir şekilde hasırın üzerine uzan­
mış yatıyordu. Hasırın Örtüsü bile yoktu. Ve peygamberin dirseği 
bir meşin yastığa dayalıydı. Vücudunda hasır liflerinin izleri görü­

lüyordu.

Hz. Ömer ona ayakta selam verdi. Peygamber, onun geldiğini 
fark etmemiş gibi durdu. Hz. Ömer oturdu, sonra Rasûlullah'ın yat­

tığı o mütevazı yere bakınca dedi ki:

“Ya Rasûlallah, İran kisraları ve Bizans imparatorları zengin­

ce yataklar içinde yatıp uyuyor vc refah içerisinde yüzüyorlar, senin 

hâlin ise hiç İyi değil.'

Hz. Ömer'in bu sözü üzerine Rasûlullah doğruldu, yerine otur­

du ve şöyle dedi:

“Ey Hattab’ın oğlu! Bu insanlar, bütün paylarını dünyada aldı­
lar. Bizim nasibimiz ise ahirettedir."

Bunun üzerine Hz. Ömer dedi ki:

“Doğru söyledin ey Allah'ın Rasûlü. Ne olur benim için istiğ­

far et, Allah'tan af dile."

Hz. Peygamber e daha sonra gelen vahiyle hanımlarına, Rasû­
lullah') veyahut dünya hayatını ve süsünü tercih etmek noktasında 
bir tavra girmeleri isteniyordu."564

564. Dermenghem, Hz. Muhammed ve Rüaleti, ss. 334-335.
565. Hazleton, İlk Müslüman, s. 335.

Aynı olayı Hazleton, şu şekilde naklediyor: "Sinirleri kopma 
noktasına kadar gelen Hz. Ömer, alçak eşiğin önünde durduğunda, 
Hz. Muhammed’i hasırın üzerine uzanmış vaziyette buldu. Odanın 
içerisinde, ham deri yığınlarından başka ne bir kilim ne bir yatak nt 
de basit bir konfor eşyası vardı. Bu oda, insanın büyüyen bir devle­
tin yöneticisini arayacağı son yer gibi geliyordu.”565



Bu olayın Mekke'nin fethinden sonra olduğunu vurgulamakta 
tada vardır. Nakil yaptığımız yazarlar da Medine döneminin son 
dönemlerini anlattıkları bölümlerde ele almışlardır. Bu, Hz. Pey­
gamberin (s.a.v.) zayıfken değil, güç dindeyken fakirliği tercih et­
mesini göstermesi açısından kıymetlidir.

Bu adanmışlık, samimiyeti ispatlamıyorsa yeryüzünde samimi 
bîr insan var mıdır? O dönemde Arap coğrafyasında hiç mi yumu­
şak yerde yatan insan yoktu? Istcnilsc bunlar temin edilemez miydi?

Onun bu tavrı, sadece kendisine ve eşlerine yönelik değildi. Sev­
gili kızı Patıma annemize de böyle muamele ediyordu.

Margoliouth diyor ki; "Muhammed'in, kendisine tabi olanla- 
nn yaşadığı sefaleti onlarla beraber paylaştığını kabul etmemiz ge­
rekir. Verilen zekâtları kendi özel ihtiyaçları için kullanmayı reddet­
mişti. Başka da herhangi bir gelir kaynağı yoktu... Anlık ve özel bir 
cömertlik olmadığında, açlıkla karşı karşıya kalıyorlardı. Hayırsever 
insanlar Peygamberi davet ettiklerinde, yüzünün açlıktan zayıfla­
mış olduğunu görüyorlardı. Âişe, evde ateş yanmadan aylar geçtiği­
ni ve evde tek yiyeceklerinin kuru hurma olduğunu söylemiştir. Kı­
zı Farıma da isteklerinden kısıtlamışa."544

“Kızı Falıma da isteklerinden kısıtlamıştı."kısmını detaylandı- 
racak bir hadise aktaralım.

“Rasûlullah, istediklerinde onlara (ailesine) vermiyordu. Emi- 
rü’l-Mu minin (Hz. Ali)566 567 bunu anlatarak şöyle diyordu:

566. Margoliouth, Muhammedw İslam’ın Yûhelifi, ss. 212-213.

567. Hz. Ali (ra.), Nebi’nin (s.a.v.) uyguladığı kanaat ve zühd üzere yaşamayı, 

bizzat kendisi de uygulamıştır. Bundan dolayı, aynen RasûluUah'm yaşa­

dığı gibi, yakınlarının talepleri ile karşılaşmıştır. O, bu hadisi ilgili bağ­

lamda aktarıyor it yakınlarına böyle yaşamaya devam edeceğini söylemiş 

oluyor. Aslında burada, Nebinin (s.a.v.) hayat prensiplerinin sahabe tara­

fından nasıl benimsendiğini ve fiili olarak uygulandığım görüyoruz. Za­

ten bu toplumu, çöldeki dağınık kabilelerden koca bir imparatorluk hâ­

line getiren şey, bu öğretiyi olduğu gibi benimsemiş olmalarıdır. Bunun­

la ilgili örnekler “Fetanet Delilleri" kısmında gelecektir.

Dikkat edin’ Size, bizim ile Rasûlullah (s.a.v.) arasında geçen 
bir hadiseyi anlatacağım. Rasûlullah’ın kızı Fatıma, elbisesi eskiye



cck kadar ev işlerinde çalışır, elleri çatlayana kadar el değirmeni çe­
virir ve göğsü yaralanana kadar kırbayla su taşırdı. Kendisine;

'Babana ganimet malları gelmiş. Onları insanlar arasında tak­
sim ediyor. Ondan sana yardım edecek bir hizmetçi istesen iyi olur.1 
denildi.

Fatıma babasından bunu istemeye haya etti (utandı). Bu yûz- 
den onunla birlikte Rasûlullah’ın (s.a.v.) halaları da bizimle beraber 
geldi. Rasûlullah’a (s.a.v.) geldiğimizde, insanlarla meşguldü. Uzun 
süre bekledikten sonra geri döndük. Rasûlullah (s.a.v.) işini tamam­
layınca bu durum kendisine haber verilmiş. Bize geldi.

‘Ey Fatıma, ne için gelmiştin?’dedi.

Fatıma söylemeye utandı. Biz dedik ki:

‘Ya Rasûlallah, sana ganimet olarak gelen hizmetçiyi kendisine 
hizmetçi olarak istemek için geldi. Çünkü Fatıma, elbisesi eskije- 
cek kadar ev işlerinde çalışıyor, elleri çatlayana kadar el değirmeni 
çeviriyor vc göğsü yaralanana kadar kırbayla su taşıyor.’

Bunun üzerine Rasûlullah (s.a.v.) ona şöyle dedi:

‘Ey kızım! Bedir yetimleri, senden daha fazla hak sahibidir. Dik­
kat er, sana bundan daha hayırlısını haber vereyim mi? Allah'a şöy­
le teşbih etmen ve ona şöyle hamd etmendir.'

Emini’1-Mü’minin, hadisin tamamını zikretti. Bu, bilinen uzun 
bir kıssadır.”568

568. Kadı Abdülctbbar, Tesbitu Delâilu'n-Nübûvue, s. 1030.

Aktardığımız olayların tamamı, “Hz. Muhammed’in (s.a.v.),ki­
şisel menfaatleri için peygamberlik yalanı söylediğini” iddia eden 
kurgular aleyhine çok güçlü delillerdir.

Ayrıca bu olayda, Rasûlullah’ın (s.a.v.) -hâşâ- farkında olan! 
yalan söyleyen biri olduğunu düşünsek kızının bu kadar ihtiyacı var­
ken ve fakirlikten mağdur olmuşken ona tesbihat tavsiye etmesini 
nasıl anlayabiliriz? O -hâşâ- bu dini, kendisinin uydurduğunu bi­
len bir insan olsa bu tesbihat önerisini nereye koyacağız? O -hâşâ- 
kendi kızının ihtiyacı olması rağmen, onun acısıyla dalga geçmek 
için mi, kendi uydurduğu bir kısım tesbihatı ona tavsiye etmiş oh-



çaktır? Hâşâ ve kcllâ!.. O, bundan münezzehtir. “Haber İnşası" bö­
lümünde, “Haberin Keskinliği” alt başlığında, Onun bilerek yalan 
söyleyen birisi olduğu iddia edildiğinde, “Ama iyi bir insandı.” gibi 
yumuşak bir geçişe gidilemeyeceğini ve bunun, olguları açıklama­
yacağını aktarmış ve deliller serdetmiştik. Bu olay, oradaki sözleri­
mize bir başka delil olacaktır.

Kadı Abdülccbbar diyor ki: “Rasûlullah'ın (s.a.v.) ailesini me­
netme âdeti bilinmektedir. O, insanlara bol bol veriyor, ailesini ise 
menediyordu. Adamın biri O’ndan iki dağ arasındaki koyunları is­
temişti de hepsini o adama vermişti. Nice adama yüz vc daha fazla 
deve verdi. Ona bir mal geldiği zaman onları taksim etmeden evi­
ne gitmezdi. Bazen akşam vakti, yanında bir şey olduğu zaman, onu 
taksim edinceye kadar mescitte gecelerdi.”569

569. Kadı Abdülcebbar, Tesbitu Delâilun-Nûhüvve, s. 1032.

570. Müslim, “Eş ribe” 140. Hadis uzundur. Rivayetin bu kısmı, anlatmak is­

tediğimiz hususu göstermeye kâfidir.

Peygamberimiz bir gece evinden dışarı çıkmıştı. Bir de baktı ki 
Ebubekir ve Ömer de dışarıdalar. Onlara, “Bu saatte sizi evinizden 
dışarı çıkaran sebep nedir?" diye sordu.

Onlar,“Açlık, ya Rasûlallah!" dediler.

Peygamberimiz, “Gücü vc kudretiyle canımı elinde tutan Al­
lah’a yemin ederim ki sizi evinizden çıkaran sebep, beni de evimden 
çıkardı, haydi kalkınız!" buyurdu.

İkisi de kalkıp Rasûl-i Ekrem’le birlikte Ensar’dan birinin evi­

ne. geldiler.570

Açlıktan dışarı çıkan bir devlet yöneticisi ve onun iki sağ kolu. 
Tarihte böyle bir olguya kaç misal bulunabilir? Bu insanların,“kişi­
sel menfaat peşinde olmak” ile bin yıldan fazla süre itham edilme­
lerinden daha trajikomik bir durum var mıdır?

Kolay bir soru sormak zannediyorum hakkımızdır. Bugün, ko­
ca bir imparatorluğun kurucusu durumunda olan ve günümüzde var 
olan devletlerin neredeyse tamamından çok daha geniş coğrafyala- 
n yönetmiş bu üç şahsın defnedildikleri yerleri bilmekteyiz. Bu üç 
mübarek beden de aynı ufak bir odanın içine defnedilmiştir. Onla-



nn içinde sefa sürdükleri sarayları nerededir? O sarayın kalımda* 
n var mıdır? Onların yaşantısının sadeliğini vc dünyevi menfaatten 
ne derece uzak olduklarını anlamak için sadece bu dahi yctcrlidir.

Bu olgu ile ilgili tarihi veri o kadar fazladır ki hakkında pek çok 
müstakil eser yazılmıştır. O sebeple ön söz kısmında, yöntemimi­
zi anlayan birisinin, bizim delillerimize hiç başvurmaksızın farklı 
örneklerle buna benzer bir eser yazabilcccğindcn bahsettik. Eserin 
hacmini artırmamak için bu kadarıyla iktifa edelim.

e) Adanmışhk

Hz. Peygamberin (s.a.v.) -hâşâ- şehvetperest ve kişisel menfa­
at düşkünü olduğu iddiası, onun fikrî adanmışlığı ile de çelişecek­
tir. “Samimiyet Delilleri" bölümümüzün mükellefiyetler bahsinden 
başlayarak anlaşmayı kabul etmemesi, güçlülere muhalefet etmesi, 
atalar kültüne karşı durması vb. hususların tamamı, bu kaba iddia 
aleyhine delildir. Bu iddia fazlasıyla kaba vc kolay çürütülebilir ol­
duğu için yukarıda saydığımız alt başlıkları, daha sofistike iddialın 
çürütmekte kullanmayı tercih ettik. Ön söz bölümünde belirttiği­
miz üzere burada kullandığımız pek çok tarihî veri, birden fazla id­
diayı reddetmekte kullanılabilir durumdadır.

Aşağıda zikredeceğimiz birkaç örneği, bu başlık altında ele al­
makta fayda var. Uhud Savaşındaki şu olayı inceleyelim:

Emile Dermenghem diyor ki: “Mus‘ab b. Umeyr, Rasûlullah’ın 
önünde öldürüldü. Hz. Peygambere olan aşırı benzerliğinden do­
layı Kureyş, Mus'ab’ın şehit olduğunu görünce Rasûlullah’ı öldür­
düklerini zannettiler. Ve düşman Hz. Peygamber’in öldürüldüğü­
nü her tarafa yaymaya başlayınca Müslümanların şaşkınhklan bir­
den artıverdi.”571

571. Dermenghem, Hz. Muhammed vcRisaleti, s. 264.

Lesley Hazleton diyor ki: MUhud Savaşı’nda, bir hendeğe düşüp 
dişi kırıldıktan sonra yardımcıları onu ayağa kaldırdığında, adım­
larının kaçtığını gören Hz. Muhammed, o öfke içinde bu yaraların



hiçbirisini önemsemiyor. Onun öldüğünü düşünseler ne değişirdi 
ki? İslam’a inançları bu kadar az mıydı? Gerçekten bunun yalnızca 
kendisinden ibaret olduğunu mu zannediyorlardı?

Savaştan sonra Kuran, ‘Muhammed yalnızca bir elçidir.’ di­
ye ilan ederek ‘Ondan öncekiler de gelip geçmişti. Şimdi o ölse ya­
hut öldürülse ökçelerinizin üzerine geri mi döneceksiniz?1 şeklin­
de uyarıyordu.”572 573

572. Hazleton, İlk Müslüman, s. 256.
573. Âl-iîmrân, 3/144.

Burada, inandığı davayı kendi şahsiyetinin üzerinde gören bi­
rini bulmak zor değildir. İlgili ayet şöyledir:

JaJ oU ‘"‘I*- ı«*»« Uj

t—i 4Iİ jia '-.la‘; jij [»-llâjl

jijŞ’ûjı kill

“Muhammed yalnızca bir elçidir. Ondan önce de elçiler gelip 
geçti. Şimdi o, ölür veya öldürülürse gerisin geri dönecek misiniz? 
Kim geri dönerse bilsin ki Allah’a asla bir zarar vermiş olmayacak­
tır. Allah şükredenleri ödüllendirecektir.””’

Ayet, ikincil delil mantığı ile okunduğunda gayet açıktır. Bir 
problemi çözmeye yöneliktir ve biz buradan rahatlıkla arka planda 
aktarılanların doğruluğunu anlayabiliriz. İslam tarihinde ayetin an­
laşılması üzerine küçük bir örnek verelim:

Nebi (s.a.v.) vefat ettiğinde, Medine’de gerçekten kaotik tepki­
ler oluşmuştu. Hz. Ömer gibi basiret ve ferasetçe öne geçmiş bir sa- 
habıden dahi o kaos anında şu sözlerin sadır olduğu aktarılmıştır:

“Rasûlullah ölmemiştir ve sağdır. Ona sadece Hz. Musa'ya arız 
olan saika gibi bir saika arız olmuştur. Kim ‘Muhammed öldü.’der­
se onu kılıcımla iki parça ederim.”

Hz. Ebubekir bu esnada;

“Kim ki Muhammede (s.a.v.) tapıyorsa bilsin ki Muhammed 
(s.a.v.) ölmüştür. Kim ki Allah’a ibadet ve kulluk ediyorsa bilsin



ki Allah Hayy’dır, ölümsüzdür."”4 dedikten sonra bu ayet-i celile- 
yi okumuştur. Ayet, ilk nazil olduğu anlamı ile muhteşem bir şekil­
de kullanılmış vc belki de İslam tarihinde oluşabilecek ilk kinimi 
önlenmişti. Bu iş, şahıslara ve hatta Hz. Muhammed’in (s.a.v.) da­
hi şahsına bağlı değildir. Şahısların ötesinde Allah’a aittir. Hz. Mu­
hammed’in (s.a.v.) -hâşâ- farkında olarak yalan söylediğini söyleyen 
birisi dahi,sadece bu örnekle O’nun, bunu kişisel çıkarı için yapma­
dığını anlayabilir. O, açıkça insanları kendisine davet etmekte oldu­
ğu dini, kendi şahsi durumunun ötesinde görmektedir. Bu yüzden 
bu iddiayı kaba bir iddia olarak ele aldık.

574. Buhari, aynca bkz. Maxime Rodinson, Muhammed, ss. 329-350.
575. Haıleton, İlk Müslüman, s. 14.

576. Dermenghem, Hz. Muhammed ve Risâleti, s. 103.

577. Caetani, İslam Tarihi, e. 1, $. 527.

Lesley Hazleton diyor ki: “Dünyada kendine güvenli bir yol çiz­
miş, orta yaşta saygınlık kazanmış olmanın her türlü getirisi ile ar­
tık arkasına yaslanıp keyfini çıkarabilirdi. O hâlde, aşağıda dağlı- 
nn çevirdiği uyuyan şehrin tepesinde yalnız başına oturmuş ne ya­
pıyordu?"”'

Sahiden, bu sakin ve güzel hayatını hangi kişisel menfaati için 
bırakmıştı? Nübüvveti ilan ettiği o güne gittiğinizde, hangi görü­
nen menfaat için bu yalanı uydurmuş olabileceğini söyleyebilirsi­
niz? Onu Mekke’de bekleyen zulümler, işkenceler, mal ve itibar kay­
bı değil miydi?

Emile Dcrmenghem’in de dediği gibi, “Ebu Cehil, Peygam­
berin ensesine büyük bir deve işkembesini bırakmış ve ona hakı- 
reder etmişti."”6

Leone Caetani şöyle diyor: “Muhammed’in muasırlarına yenilik 
itibariyle en ziyade çarpan nokta, mezhebin kendisi değil, Muham­
med "in prensiplerini müdafaa konusunda gösterdiği samimiyet w 
namuskârlık hissiyatındaki tehsir (etkileyicilik) heyecan-bahş (he­
yecan verici) idi. Muhammed fikrî menfaatten tamamiyle uzaktı. 
Mekkelilerin kısm-ı azami ise bunu akıllarına sığdıramıyorlardı.’57’

Çok sayıda tarihî verinin işaret ettiği üzere, sadece kendisi değil, 
çok sevdiği yakınlan da bundan dolayı mağdur oluyorlardı. Amca- 574 575 576 577



sı Hz. Hamza’nm, kızı Zeynep’in (r.anha) vc torununun başına ge­
lenleri önceki sayfalarda aktarmıştık.

Mute Savaşı’nda, amcasının oğlu Cafer-i Tayyar vc diğer sev­
diği sahabilcrin şehadetini haber verişi şöyledir:

Margoliouth diyor ki: “Gözleri yaşlı bir şekilde ölenleri,sırasıy­
la belirtip onların geri dönmesini istemeyeceğini söyleyerek Miislü- 
manlara olanları anlattı.””*

O gün hiçbir yakın menfaat görünmüyordu. Ayrıca zaten daha 
önce aktardığımız üzere, kavmine muhalefet ediyor vc onların uz­
laşma çabalarını reddediyordu.

Onun, kişisel menfaat için yola çıktığını söyleyen bir şahıs, han­
gi menfaati talep ettiğini aktaracaktır? Onun işaret edeceği menfaat 
ne olursa olsun, bu zaten düşmanları tarafından kendisine en zayıf 
günlerde teklif edilmişti. Bunları daha Önce uzun uzun gösterdik.

Hayatınızda böylesine ilkesel davranan ve rahatını terk edip zor­
luklar ve belalar içine bile bile atlayan -hâşâ- bir yalancı ve sahtekâr 
gördünüz mü? Hangi pragmatizm, yukarıdaki tavırları onaylar?

Oysa O, önceki hayatında yalancı bir insan değildi. Kuran ın 

pek çok atfından, kavminin onu peygamberlik öncesinde yalana nis­
pet etmediğini, ikincil delillerle kolayca çıkarırız. Aksi hâlde, onu ya­
landan uzak tutan ayetlere karşı kâfirlerden itiraz gelmesini,“Zaten 

O, yalancıydı.” şeklinde büyük bir nümayiş yapılmasını beklerdik?79

578. Margoliouth, Muhammed ve İslam'ın Yükselişi, s. 328.
579. Bunu da “Kaynakları m izin Güvenilirliği” kısmında de taylandırm iştik.

O hâlde biz ne düşüneceğiz? Kırk yaşına kadar yalan söyleme­
miş bu şahsın, ibadet ile meşgul olmak için gittiği bir mağaradan 
dönüşte, yeryüzünün en büyük yalancısı olduğuna mı inanacağız? 

Yirmi üç yıl boyunca, tüm hayatını yalanlar silsilesi olarak devam 
ettirebilecek bir şahsın, nasıl olur da ilk kırk yılını yalandan uzak 

bir şekilde yaşadığına inanabiliriz? Onun -hâşâ- söylediği yalandan 

köken aldığım düşündükleri pek çok davranışın siyasi menfaatleri­
ne ters düşmesi olgusunu nasıl açıklayacağız? İnsan denen mahlu­

ku tanıyan hiç kimse, böyle bir kurguya itimat etmez. Hiçbir yalan­
cı, yalan söylemek için kırk yıl beklemez. 578 579



“I lâşâ, tüm bu yalanları iktidar için söylemişti.” diye iddia eden 

kimseye şöyle sondur:

İktidar vc mal mülk ona en baştan teklif edilmedi mi? Mek­

ke'nin güçlü müşrikleri “Eğer istediğin para ise hepimiz kendi serve­
timizden senin için toplarız. Sen de İçimizdeki en zengin kişi olur­
sun. Eğer şereflendirilmek istersen seni liderimiz seçeriz.”5*0 teklifi, 

daha Hz. Bilal (r.a.) taşın altındayken Müslümanlar ağır işkenceler 

çekiyorken gelmedi mi? İktidar heveslisi olsaydı, bu güzel bir fırsat, 

kolay bir yol değil miydi?

İtirazcı, hangi sözlerle bu durumu açıklamaya çalışırsa çalışsın, 

o söylediklerinin hiçbirisi ilk on üç yıl boyunca ufukta görünmüyor­

du. Oysa inanılmaz kayıplar vardı. Hiçbirini kaybetmeme vc yapı­

lan teklifi kabul etme şansı varken O, buna yanaşmamış, böylelikle 

can, mal vc itibar kaybetmişti.

Artık Mekke’de herkes, o saygı duyulan Hz. Muhammede 

(s.a.v.) “Yalancı!” diyordu. Aleyhinde büyük bir nümayiş yapılıyor­

du. Ayetlerde Onun sürekli teskin edilmesi bundandır. Hangi te­

miz fıtrat, yalana ithamına dayanabilir ki?..

O, Taif’te, çocuklar tarafından taşlanıyor, aşağılanıyordu, öz 

saygınızla ayaktakimından üç beş kişinin, çocukları kışkırtarak si­

zi bir bölgeden çıkana kadar taşlattığını hayal eder misiniz? Peşi­

nizde çocuklar, ellerinde taşlarla bir beldenin sonuna kadar sizi ko­

valıyorlar ve siz de koşarak oradan uzaklaşıyorsunuz. Canımız sa­

na feda olsun ey Allah’ın Rasûlü! Ben hayal etmeye dahi dayana­

mıyorum, O nasıl dayandı? Bu itibar suikastına neden maruz kaldı? 

Başlangıçta menfaatlerle dolu teklifleri kabul etseydi, bunları yaşar 

mıydı? Sizce bir “sahtekârın” hayat öyküsü böyle mi olur? Yüz bin 

defa hâşâ ve kellâ!..

Onu seven herkes,sadece Onu sevdiği için işkence altınday­

dı. Daha önce şerefli görülen arkadaşları, O’nunla beraber oldukla­

rı için artık zelil görülen kimseler oldular. Eskiden de ezilen sınıf­

ta olan takipçileri, O nun yüzünden ağır işkencelere maruz kaldılar. 

O, daha sonra yerinden yurdundan oldu. Evi barkı başkalarına ve-

580. Hazleton, İlk Müslüman^ s. 147,



rildi- Sevgili amcası, kızı, torunu, evlatlığı,5,1 amcasının oğlu,5,2 ar­
kadaşları'8’ onun için can verdiler.

581. Zeyd b. Harise (r.a.).

582, Cafer b. Ebi Talib (r.a.).

583. Mus‘ab vb.

584. el-Yûnus, 10/16.

585. cl-Kalem, 68/4.

586. “Kaynaklarımızın Güvenilirliği” bölümünde “Müşriklerin Sessizliği” alt 

başbğında, bu yorum metodumuzu delillendirmiştik.

Bu haber keskindir. Engelleyebilecek olmasına rağmen, söyle­
diği bir yalan için tüm bu insanların ölümüne göz yumduysa ger­
çekten çok çok kötü bir insan olması gerekirdi. Sayfalardır okuyor­
sunuz. O, kötü bir insan mıdır? Hâşâ ve kellâ!..

Her halükârda, tüm bu sorgulamalarımız sonrasında, şu iki aye­
ti incelemek faydalı olacaktır.

ijji 2 Kİ <1-J V- ir*-*- CûJ JLU

“Ben ondan önce sizin içinizde bir ömür sürdüm. Siz yine de 
akıl erdiremeyecek misiniz?”581 582 583 584

jSij
# *

‘Gerçekten sen, pek büyük bir ahlak üzeresin.”585 586

Bu ifade, normalde Türkçeye tercüme edilebilir durumda değil­
dir. Türkçede böyle bir vurgu yoktur. Arapça kaidelerde de bu ifade 
tam beş tekit (vurgu) ile gelmiştir.

“Kuşkusuz, şüphesiz, kimse aksini iddia edemez ki sen çok yü­
ce bir ahlak üzeresin.” Belki tercüme böyle olabilir. Ben sizin aranız­
da yaşadım ve ahlakım da böyledir. Buna itiraz eden var mı? “Hayır, 
Muhammed -hâşâ- şöyle bir ahlaksızlık yapmıştır.” diyen birini duy­
dunuz mu? Bugün muhalif fırkaların, birbirlerinin ahlakı üzerinden 
karşılıklı linç girişiminde bulunduklarını biliyorsunuz. Gerçekte on­
lar arasında fiilî bir savaş yoktur. Hâlbuki bu ayetin hitap ettiği top­
lumda, fiilî savaş dahi var. Müşrikler, ayetteki bu ifadeye itiraz ede­
mediler. Çünkü O’nun yüksek ahlakı herkes tarafindan biliniyordu.584



O hâlde bir şahsın ahlakı, ciddi bir tartışma vc kutuplaşmanın 
ortasında delil kılın «biliyorsa biz O’nun iyi ahlaklı olduğunu tah­
min edebiliriz.

Montgomery Watt diyor ki: “Hz. Muhammed aleyhindeki yay­
gın temelsiz iddialardan biri onun, tutkularını ve şehvetini tatmin 
edebilmek için kendisinin de sahte olduğunu bildiği dinî öğretileri 
savunan bir sahtekâr olduğudur. Bu tür bir samimiyetsizlik daha önce 
de tartışıldığı gibi İslâm dininin gelişimini anlaşılmaz kılmaktadır."

Devamında Muhammed’in (s.a.v.) samimiyeti görüşünden yo­
la çıkarak: “Kendisi vc davası hakkında sağlam bir inanç, Muham- 
med'in dünyevî bir bakış açısından başardı olma imkânının görül­
mediği, Mekke dönemindeki zorluklara vc eziyetlere dayanmaya 
hazırlığını açıklayabilir. Samimiyet olmaksızın, Ebubekir ve Ömer 

gibi güçlü ve dürüst karakterli insanların bağlılığını vc hatta adan- 
nuşlığını nasıl kazanabilirdi?"**7

587. Watt, Hz. Muhammed Peygamber ve Devlet Adamı, s. 263
588. Dozy, İslam Tarihi, s. 33.

NİHAİ YARGI

Bu bölüme kadar çokça delil müşahede ettiniz.

Aşağıda, kitle önderinin samimiyetinin toplumsal hareketin de­
vinimi açısından önemi üzerinde duran ve sadece bu husustan do­
layı Hz. Muhammed’in (s.a.v.) samimiyetine işaret eden bazı görüş 
ve düşünceleri nakledeceğiz.

Reinhart Dozy diyor ki: “Bunun sonrasında Muhammed’in, 

kuşku yok ki, kendisine vahyin göründüğü özel bir kutsal görev 

üstlendiğine ilişkin inancı artık tamdı. Kötü bir yalancı, milyon­

larca insanın benimseyeceği, dünya dini olacak bir inancı, oluştu­
racak ve yayacak kadar güçlü olamazdı. İnançlı ve samimi bir gü­

vene sahip olmaksızın Muhammed, on yıldan uzun bir süre ken­
disini bekleyen aşağılanma ve tehlikelere karşı koyamazdı. İnanç, 

inancı davet eder."587 588



Montgomery Watt diyor ki: “(O) göçebelerin ahlakının en iyi 
yanlarım alıp bunları yerleşik topluluklara uygulamak suretiyle pek 
çok değişik ırktan insanın yaşayabileceği dinî ve toplumsal bir çer­
çeveyi kurumsallaştırdı. Bu bir hilckârın ya da yaşlı bir şehvet düş­
kününün işi değildir."589

589. Watt, Hz. Muhammed Peygamber ve Devlet Adam t, s. 265.

590. Lewis, Tarihte Araklar, s. 30.
591. Caetani, İdam Tarihi, c. 1, s. 290.

592. Caetani, İslam Tarihi, c. 2, s. 466. Orijinal çeviri Hüseyin Cahit Yalçına 

aittir ve dili Osmanhcaya çok yakındır. Günümüz okuyucusuna hitap et­

mesi için sadeleştirdim. Orijinal çeviri şeyledir:

Bernard Lewis diyor ki: “Modern tarihçi, İslamiyet gibi büyük 
ve anlamlı bir hareketin, menfaatçi bir sahtekâr tarafindan başlatıl­
dığına kolaylıkla inanamaz.”590

Leone Caetani, eserinin muhtelif sayfalarında şunları kayde­
diyor:

“Fakat müstakbel peygamberi bize, doğru ve namuslu, nazikâ­
ne muamelatı ile kendisine iyi ve sadık dostlar celbetmek yoluna vâ­
kıf bir adam, diye tasvir eden malumatı, mevsuk (sağlam) diye te­
lakki etmek caizdir.”591

“(Uhud Savaşı sonrası) Muhammed, hepsinden daha etkili bir 
silaha sahip olmasaydı, bunlar Muhammed'i düştüğü vaziyetten kur­
taramazlardı. Bu etkili silah ise Muhammed’in şahsen sahip oldu­
ğu büyük etkiden ibarettir. Muhammed’in, insanları emri altına al­
mak konusunda büyük bir yeteneğe sahip olduğu inkâr edilemez. 
Yalnız Rasûlullah olmayı iddia etmek, insanları kendine bağlamak 
için yeterli değildi. Çünkü yalancılık, nihayetinde hükümden dü­
şecek bir silahtır... Şimdi ruhları ikna eden yeni ve büyük kuvvet, 
bizzat Muhammed’in şahsından, sözlerini kanaat oluşturan sami­
miyetinden, bilinen ve teslim edilen namusluluğundan, yüksek bir 
karakterin metanetine katılan büyük bir zekânın kuvvetinden iba­
retti. 0 şekilde ki Muhammed e yakınlık gösterenler gayet alakadar 
oluyorlar ve büyük bir sevgi besliyorlardı. Sadece bir taraftar hâlin­
den çıkarak her arzusunu yerine getirmeye hazır, sadık ve itaatkâr 
bir sahabi oluyorlardı.”592



J6J • l'KUtAMRERlJölN iMWll

"Müslüman propagandasının başlangıcının hiçbir yalanda 
kastına kıpılmayan, yalnız hakikat-i kusvn (nihai gerçek) hakkında 
derin bir itikat ile hareket eden dindar bir ruhun, namtıskâranc ve 
samimi inkişafından (gelişiminden) vc peygamberdeki iptida ken­
di kendisini sonra da dostlarını vc taallukatını, bütün nü İle 11 aşları - 
nı o tamamen tnüstnğrak bulundukları, yani içine batmış oldukları 
nnışriklik dalaletinden (sapkınlığından) kurtarmak emel-i samimi- 
yesinden ibaret bulunması keyfiyetini ispata bol bol kifayet eyleye­
ceğini göstermiş oldu.’5”

Montgomary Watt ise eserinin muhtelif sayfalarında şunlan 

kaydediyor:

"Samimiyetsizlik ve sahtekârbk suçlaması, yüz yıldan fazla bir 
şiire önce Thomas Cariyle tarafından şiddetle reddedilmiş, o tarih­
ten bu yana da ilim adamlarınca giderek artan bir şekilde karşı çıkd- 
mış, buna rağmen hâlâ zaman zaman bu tür suçlamalar yapılmakta­
dır. Bu görüşün en aşırı biçimi şudur; ‘Hz. Muhammed, kendi va­
hiylerine inanmamıştır ve bunları hiçbir şekilde kendi dışından al­
mamıştır. Aksine bunları, kendisi bilerek oluşturmuştur ve kendi­
sini takip etmelerini sağlamak, dolayısıyla da ihtiraslarını şehveti­
ni tatmin edecek gücü kazanmak üzere insanları aldatmak amacıyla 

bunları yaymıştır.'Bu görüş, her şeyden önce Muhammed’in, Mek- *

“(Uhud Savaşı sonrası) bundan Muhammed hepsinden daha müessirbû 
silaha malik olmasa idi, bunlar Muhammed’i, düştüğü vaziyetten kurta­
ramazlardı. Bu müessir silah ise Muhammed’in şahsen haiz olduğu te- 
sir-i azimden ibarettir. Muhammed’in insanları teshir (emir altına al­
mak) hususunda büyük bir kabiliyete malik olduğu gayr-ı kabil-i inkâr­
dır. Yalnız Rasûlullah olmayı iddia etmek, insanları bent etmek (bağla­
mak) için kâfi değildi. Çünkü yalancılık nihayet hükümden düşecek bir 
silahtır... Şimdi ruhları ikna eden yeni ve büyük kuvvet bizzat Mühim- 
med'in şahsından sözlerini kanaat-bahş samimiyetinden maruf ve müsel­
lem (şüphe götürmez) namuskârbğından yüksek bir seciyenin metaneti­
ne iştirak eden büyük bir zekânın kuvvetinden ibaretti. O suretteki Mu­

hammedi takanüp edenler (yakınlık gösterenler) gayet alakadar oluyor­
lar, büyük bir muhabbet hissediyorlardı. Sadece bir taraftar hâlinden çı­

karak her arzusunu icraya müheyya (amade) sadık vc itaatkâr bir sahabe 

oluyorlardı..."
593. Caetani, İslam Tarihi, e. 1, s. 362.



kc dönemindeki zorluklara sabret inesi, büyük zekâ sahibi ve dü­
rüst karakterli insanlar tarafından kendisine saygı duyulması vc cv- 
liyalıklarından şüphe edilmeyecek insanlar ortaya çıkaran bir dün­
ya dini kurmadaki haşarısı konularında tatmin edici bir izah getir­
memektedir. Bu konular, ancak Muhammed’in samimi olduğunun 
kabul edilmesiyle doğru olarak izah edilebilir vc anlaşılabilir. Yani 
o,şu anda Kuran diye bildiğimiz şeyin, kendi zihninin bir ürünü 
olmadığına vc kendisine Allah’tan geldiğine, gerçek olduğuna yü­
rekten inanıyordu."5*4

“Hz. Muhammed’in samimiyetsiz olduğunu düşünmek, sorun- 
lan çözmekten ziyade, daha fazla sorun çıkaracaktır. Üstelik Ba- 
tı’da, tarihteki büyük şahsiyetlerden hiçbirisi Hz. Muhammed ka­
dar az takdir edilmiş değildir. Batılı yazarlar, Hz. Muhammed hak­
kında, çoğunlukla en kötü şeylere inanma eğilimi içinde olagelmiş­
lerdir. Herhangi bir fiilin tartışmak bir yorumu inandırıcı gelmiş­
se onu gerçek olarak kabul etme eğilimi içinde olmuşlardır. Dola­
yısıyla, eğer onu tam olarak anlayacaksak vc geçmişten tevarüs etti­
ğimiz yanlışları düzelteceksek onun, yalnızca özünde doğru vc dü­
rüst amaçlı olduğunu kabul etmek değil, aksi kesin olarak ispat edi­
lince^ kadar, her bakımdan samimi olduğu inancına da sıkı sıkıya 
bağlı kalmamız gerekir."594 595

594. Watt, Muhammed Medine’de, s. 383.
595. Watt, Muhammed Mekke'de, s. 90.
596. Wellhausen, ./irap Devleti ve Çöküşü, s. 23.

Wellhauscn diyor ki: “İslam’ın siyasi cemaati, dinî cemaatten 
doğmuştur. Muhammed’in hidayete erişmesi onun risalete tayini ile 
aynı zamana düşer. O, filvaki (gerçekte) işe kendisiyle başladı. Ön­
ce kadir-i mutlak Allah’ın ve kıyamet gününün gerçekliğini bizzat 
yüreğinde kavradı. Fakat benliğini kaplamış olan inanç o kadar mu­
azzamdı ki, dışarıya taşmak zorunda kaldı.”596

Maxime Rodinson, eserinin muhtelif yerlerinde şunları kay­
dediyor:

‘Bununla birlikte birçok olay meydana çıkarmaktadır ki Pey- 
gamber’in kendi ağzından konuşan varlığın, arş-ı âlâdan onu yöne­
ten, uğrunda bunca acı çekip bunca tehlikeye göğüs gerdiği ve gere-



J64 ■ ITYIÎAMHKRIJĞİN İSI’AI I

kirse bir n katlar daha acı çekmeye hazır bulunduğu yüce Allah ol­
duğuna, sonuna kadar inanmış kalacağı ortaya çıkar.””7

"Kısacası; samimi bir Muhammedi açıklamak, sahtekâr bir 
Mu ha mined‘i açıklamaktan çok daha kolaydır.”5”

Emile Dermenghem ise şunları kaydetmektedir:

"Risaletinin ilk günlerinde samimi olmaması, zaten imkânsız 

bir durumdu."’”

"Bugün hiç kimse, Hz. Peygamber’in samimiyetine inanma­
nı azlık edemez. Ve onun samimiyetinden asla şüphe edilmesi müm­
kün değildir. Onun özü ve sözü, kesinlikle doğru idi. Bütün haya­

tı, birkaç zelle hariç, kendi risaletinc olan itikadi bağlılığı ve bu ri­
saleti ağır bir pik gibi, ama kahramanca ve fedakârca omuzlarına 

alıp taşıdığını, bu ağırlığın altında daima sıkıntılar çektiğini gös­

termektedir.nwü

597. Rodinson, Muhammed, s. 258.

598. Rodinson, Muhammed, s. 107.

599. Dermenghem, //z. Muhammed ve Risaleti, s. 292.

600. Dermenghem, A/z. Muhammed ve Risaleti, s. 291.



FETANET DELİLLERİ

Önceki bölümde, Nebi’nin (s.a.v.) -hâşâ- “farkında olarak yalan 
söylediği” iddiasını ele aldıktan sonra burada,“farkında olmadan ya­
lan söylediği” iddiasını ele alacağız. Farkında olmadan yalan söyle­
mesi ifadesinden kastımız, -hâşâ- Nebi’nin (s.a.v.) Cebrail’i gördü­
ğüne samimiyetle inanan, ancak gerçekte görmeyen ve bunun far­
kında olmayan birisi olması iddiasıdır. Yani, “O, gerçekten bir me­
lek gördüğünü zannediyordu ve tüm içtenliği ile buna inanıyordu. 
Ancak bu, gerçek değildi.” şeklindeki kurgudur.

“Haber İnşası” bölümümüzün “Haberin Keskinliği" alt başlı­
ğında, böylesi bir kurguda, Nebi (s.a.v.) hakkında, “Ama o, çok ze­
kiydi.” gibi bir kaçışın mümkün olmadığından bahsetmiştik. Böy­
le bir tablonun, bugünün tıbbında işitsel, görsel ve dokunsal-tensel 
bir halüsinasyon olacağından ve hasta farkındalığının düşük oldu­
ğu için çok ağır bir psikoz tablosunu işaret edeceğinden söz etmiş­
tik. Ayrıca bu durumun mutlu, hüzünlü anlarda, gece gündüz za­
man ve mekân fark etmeksizin yirmi üç yıl sürmüş olması da tab­
loyu ağırlaştırmaktadır. Ölümüne kadar da bu hâl üzere devam et­
tiğinden bahsetmiştik.

Kolay bir uygulama olarak tanıdığınız bir doktoru arayıp “Am­
cam üç aydır bir melek görüyormuş. Bize konuyu açtı ve meleğin



onu bazı emirlerde bulunduğundan, bu emirleri yerine getirmezse 
koli! sonuçlan olacağından bahsetti. Melek ona, özel bir insan ol­
duğundan, bir kısım insanların o meleğin düşmanı olduğundan ve 
kendisinin onlarla mücadele etmesi gerektiğinden bahsetmiş. Me­
leğin bu söyledikleri hakkında harekete geçmeyi düşünüyor. Gere­
kirse herkesi vc her şeyi bunun için feda edebileceğinden bahsedi­
yor. Aynca hu meleği hem görüyor hem de d uyuyor m uş..şeklin­
de bir tabloyu aktarmanızı vc doktorun söyleyeceklerini dinleme­

nizi önerebiliriz.

Eğer gördükleri gerçek değilse vc o, gördüklerinin gerçek oldu­
ğuna inanıyorsa bu, gerçekten modern psikiyatri hastalıkları içeri­

sinde en ağır tablodur.

Bu bölümde, onun gibi birisinin -hâşâ- böyle bir tabloya sahip 

olmadığını ve deli olmadığım anlatacağız. Aslında bunu anlatmak 

için bu kadar uzun açıklamalar yapmaya gerek yoktu. Ancak hem 
uzun bir anlatı ile delilleri tatmin edici kılmak hem de İslam’ın ba­

şarılarını, kısaca da olsa aktarmak istedim.

Aslında burada, fetanet delilleri bağlamında iyice üçlülendiril­
miş tek bir delil okumuş olacaksınız: “Nebi’nin (s.a.v.) başarılan”. 

Aslında ben bu delilin, Nebinin (s.a.v.) -hâşâ- deli olmadığını gös­
terdiği gibi onun bir mucizesi olduğuna da inanıyorum. Bu yüzden 

-hâşâ- Onun, bir deli olmadığını ispatlamak yerine, yeryüzünde gel­
miş geçmiş en başarılı insan olduğunu ispatlayacağım. O, başarılar 

konusunda bir numara ise vc muhatabımız O’na deli demekte ısrar 

ediyorsa,Ona -hâşâ- deli denilen bir yerde akıllı hiçbir insanın bu­

lunamayacağım göstereceğim.

Bu bağlamda O nu, önemli bazı tarihî figürlerle kıyaslayacağım. 

Mucize olduğuna itiraz eden için dahi, zaten böyle bir hayata, “bir 

delinin hayan" de nilemeyeceği kolayca anlaşılacaktır.

Velhasıl-1 kelam bu bölümde, uzunca anlatılmış bir mucize id­

diası okuyacaksınız. Ayrıca bu bütünlüklü mucize iddiasının, müs­

takil bazı sahalarında (örneğin ahlaki devrim), ayrıca mucize iddi­

asında da bulunacağız. Bütün kompozisyon ise tüm bu sahalarda­

ki mucize iddialarımızın birleştiği büyük bir mucizeyi, yani O’nun 

başarılarım aktarmış olacaktır.



Bu konu, tuzlasıyla olayları algılama şekline, yazarın ve okuyu­
cunun bilgi durumuna bağlı olacağı için değerlendirme tarklılıkla- 
nna açıktır. O yüzden bir sonraki bölümümüz olan “Mucize Delil­
leri" ya da “Rum Suresi Mucizesi" gibi açıkça mucize bölümü içeri­
sine almaktan sa “Fetanet Delilleri" bölümünde ele aldık.

Girişte de söylediğim üzere ben, İslam'ın teorik içerik yönün­
den incelenmesi üzerinden de kanıtlanabileceğine kaniyim. Ancak 
bu, müstakil bir eser ister. O yüzden bu konulara hiç girmedim. Ba­
şarıların, öznel içerik yönünden değerlendirilmesinden ziyade, ta­
rihî vakıa olarak ispatlanabilir olanlarını seçmeyi tercih ettim. An­
cak, içerik yönünden sadece şunu aktarmak dahi, “delilik" ithamı­
nı çürütmeye kâfidir:

Hz. Muhammed (s.a.v.), yukarıda saydığım sahaların tamamın­
da orijinal, detaylı ve iç tutarlılığı olan bir sistem kurmuştur. Bu sa­
haların sadece bir tanesinde dahi başarılı bir fikir ortaya atmış ol­
mak, aktardığımız “delilik" tablosuna muhalif olmaya yetecektir. Me­
sela, İktisat biliminde Hz. Muhammed (s.a.v.) üzerine yazılabilecek 
olanlar, Platon üzerine yazılabilecek olanlardan katbekat fazladır. Bu 
bağlamda, hâlâ “delilik” iddiasına tutunmaya çalışan bir muhatabın, 
bu saydığımız sahalardaki eserlerini, bu sahalarda yetiştirdiği kişi­
lerin yaptıklarını vs. incelemek bize keyif verecektir. Zira sonuçta, 
“delTdediği birini muhatabımızın aşması, çok zor olmasa gerektir.

Philip Hitti diyor ki: “Hz. Muhammed hayatta olduğu müd­
detçe peygamberlik, dinî başkanlık, kanun koyuculuk, başhâkim, or­
du komutanı ve devlet başkanı fonksiyonlarını şahsında toplamış ve 
bunları ifa etmiş bir kimsedir."60’

601. Hitti, Siyasi w Kültürel İslam Tarihi, s. 197.

Burada bir gayrimüslim, teorik olarak hatalı bir şeyler söyledi­
ğini düşünse dairi bunların, pratik olarak uygulandığı ve düşmanla­
rım bu öğreti ile mağlup ettiğini bilmek gerekir. Uygulamak, sözü 
söyleyip kenara çekilmekten farklıdır. Muhakkak bir bilgi gerekti­
rir. Bilgi yok ise uygulamada mutlak bir yok oluş ortaya çıkar. Oysa 
0, tarihin gördüğü en büyük başarılara imza atmıştır ki bunu iler­
leyen sayfalarda müşahede edeceksiniz. 601



268 ■ PEYGAMHKRUÖİN İSPATİ

Bu yüzden, “Onun başarıları” üzerinden öne sürdüğümüz muci­

ze iddiası ve “delilik iddiasının çürütülmesi”aym boyutta bir yazıyla 

“Psikoloji yönetiminde başarısı” üzerinden de yazılabilirdi. Muha­

tabın, bu bağlamda elimizdeki delillerin onda birini bile aktarma­
dığımızı bilmesi, İslam’ın, bu konuda delil getirebilme gücünü kav­

raması açısından önemlidir.

Bir şahsın başarılarını incelemeden önce onun, içerisinde yaşa­

dığı toplumun koşullarını vc o toplum içerisindeki bir birey olarak 

kendisinin şartlarını bilmek gerekmektedir. Daha sonrasında, onun 

hem kendisi açısından or tap koyabildiği değişimi hem de toplu- 

munda değiştirebildiği şeyleri incelemek gerekmektedir. Dolayısıy­

la aşağıdaki satırların iyice akılda tutulması, ortaya çıkan değişimi 

fark edebilmek için kritik önemi haizdir. Aslında bireylerin görü­

nen başarısının formülü şudur:

Başarı = son durum - (içinde yetişilen toplum şartları + bireyin 

şartlan). Bu yüzden genelde öncesi-sonrası kıyaslamaları üzerinden 

bir aktarımda bulunmayı tercih ettik.

SİYASİ YAPI

Arap coğrafyası, İslam öncesi dönemde, büyük devletler için işgal 

edilmeye layık bile bulunmayan bir bölgedir. Koca bir çöl, verimsiz bir 

bölge vc birbiri ile çatışan kabileler. Sera yüksekliği 3.000 metreyi aşan, 

tarıma tamamen elverişsiz topraklar.602 Hz. Muhammed’den (s.a.v.) ön­

ceki 1.000 yılda, büyük devletlerin, Mısır ya da başka bir ciddiye alı­
nası coğrafya için yaptığı savaşların sayısı ile bu coğrafya için yaptık­

ları savaşların sayısını kıyaslamak, durumu kolayca anlaşılır kılacaktır.

602. Wart, Hz. Muhammed Peygamber ve Devlet Adamt, s. 102.
603. Armstrong, İslam Peygamberinin Biyografisi Hazreti Muhammed, s. 73.

Armstrong der ki: “Büyük güçlerin hiçbiri Arabistan ile ilgi­

lenmiyordu. Ne Pers ne de Bizans imparatorlukları, hu bölgeyi işgal 

etmeyi düşünmüyordu ve hiç kimse buranın bir süre sonra önem­

li bir dünya gücü hâline gelecek yeni bir dinin beşiği olacağını tah­

min etmiyordu."603



m-ANKI'I>KI.I1.I.KKI •

Sürı-ani tarihçi Tel Mnhrcli Dionysios şöyle diyor: “(Araplar 
hakkında), onlar eğer çok az ölçüde biliniyor idilerse bile yeryüzün­
de, halkların en küçümsenmiş vc ihmal edilmiş olanlarıydı."'"1

Hakeza, Arap coğrafyasının kuzey bölümünün, Sasaniler ile Bi- 
unslılar güdümündeki kabilclcrec, birbirlerine tampon oluşturmak 
için kullanıldığı bilinmektedir. Güney kısmı ise Habeş (Etiyopya) gü- 
dümündedir. Arap coğrafyasının, muhtelif güçler tarafından bölünmüş 
günümüz kakını andırır bir vaziyette olduğunu anlamak zor değildir.

Arap coğrafyasının yapısı, sürekli birbiri ile çatışan kabileler­
den oluşmaktaydı.

Montgomery Watt diyor ki: “Çöl şartlarında ayakta kalmanın 
esası, kabile dayanışmasıdır.”4*1'

Bernard Lewis diyor ki: “İslamiyet’in kuruluşundan az önceki 
kritik devirde, orta vc kuzey Arabistan’da yaşayan halkın hâkim vas­
fım, Bedevi kabilcliği teşkil eder. Bedevi toplumda sosyal birim, fert 
değil topluluktur. Fert, mensup olduğu topluluğun sadece bir üye­
si sıfatıyla hak ve vazifelere sahiptir. Topluluk bütünlüğünü, dıştan 
çöl hayatının güçlükleri vc tehlikelerine karşı kendini müdafaa ih­
tiyacı sayesinde, içten de aslı sosyal bağlantı olan erkek koldan ge­
lenler arasındaki kan bağı sayesinde koruyordu.”604 605 606

604. Duygu, İtlam ve Hriitiyanhk: Hristiyanlara Göre iki Dinin Kartlaşması 

w İH Etkileşimler, s. 235.

605. Watt, Muhammed Mekke’de, s. SO.

606. Lewis, Tarihte Araplar, s. 9.

607. Lewis, Tarihte Araplar, s. 9.

608. Lapidus, İdam Toplumlar! Tarihi, s. 44.

Yine Bernard Lewis şöyle diyor: “Kabile, çoğu zaman özel top­
rak mülkiyeti tanımaz ve otlaklar, su kaynakları vb. ortak mülkiyet 
altında bulunurdu.”607 608

Lapidus diyor ki: “Asabiye denilen bu grup dayanışmasının bir 
sonucu olarak Bedevi klan, kendisini tam bir hükümet olarak görü­
yordu. Hiçbir harici otorite tanımıyordu.”60'

Kabilelerin gördüğü bu işlev, koşullara uygun addediliyordu. 
Ancak böylesi bir yapının sorunu, elbette organize olamamak vc 
birleşememck yönünden açığa çıkıyordu.



27n • veyi» amberi JölN İspati

Leone Caetani diyor ki: “Araplar, kan rabıtasının {kan bağının) 

teşkil ettiği vahdet-i içtimai (toplumu birleştiren unsur) haricinde 

hiçbir vahdet-i içtimai tanımıyorlardı."609

609. Caetani, İslam Tarihi, c. 1, s. 529.

610. Weilhausen, Arap Devleti ve Çöküşü, s. 24.
611. Bodley, Hazreti Muhammed, s. 160 (Burada oryantalizmin özcü yaklaşı­

mına düşme hatasına karşı okuyucuyu uyarmakta fayda vardır).
612. Arnold, İslam'ı n Ttblig Tarihi, s. 5 5.

Wcllhausen diyor ki: “Ara pl arda, henüz cemiyetten ayrılmış hâ­
kim bir kudretle bağımsız olarak işleyen bir nizam mevcut değildi. 

Devlet ne bir enstitü ne de bir ülke olmayıp bir topluluk (kollck- 
tivum) idi. Bu hâlde, hakikatte bir devlet değil, yalnızca bir millet 

vardı. Yapılmış bir organizasyon değil, sadece kendi kendine yetiş­

miş bir tavazzuh mevcuttu. Devlet memurları değil, yalnız aile, soy 

ve kabile reisleri vardı. Millet, sadece mensup olduğu ailenin büyük­

lüğü nispetinde birbirinden farklıydı. Fakat aynı kuvvet, yani kan 

birliği ile birbirine bağlanmıştı. Amme müessesesi, zahirî bir tazyi­
ke maruz bulunmadan, kan birliğinin mukaddes addedilmesi fikri­

ne istinat etmekteydi."610

Bu bağlamda, on yıla yakın bir süre çölde bedevilerle yaşamış 
olan İngiliz diplomat ve oryantalist Bodley’in, bu toplumun birleş­

tirilmesinin zorluğu konusundaki şu sözleri anlamlıdır: “Arabistan'ı 

yakından ve iyice bilmeyen bir insan için bu nokta, asıl durumdan 

çok daha hafif görünebilir. Arap, esas bakımından anarşisttir. Di­

siplinli bir insan değildir. Dövüşür veya çalışırken bunu tamamıy­

la şahsi zevk ve arzusundan dolayı yapar. Kendisinde hiçbir kolek­
tif yaşama ve iş ruhu yoktur, iptidai Arapları hiç kimse, toplu oyun 

oynarlarken görmemiştir.”611

Bu yapıdaki bir toplumu birleştirip onları kendi Önderliğinde 

toplamak da çok zor bir işti.

Arnold diyor ki: “Bugünkü modern dünyada, hükümet kavra­
mıyla ilişkilendirebileccğimiz türden organize bir adli ve idari sis­

tem yönünden tam bir boşluk yaşanmaktaydı. Her bir aşiret ve ka­

bile, ayrı ve birbirinden bağımsız bir birim durumundaydı. Hatta bu 

bağımsızlık, kabile fertlerine kadar uzanıyordu."612



Bernard Lewis diyor ki: “Kabilenin siyasi örgütlenmesi, ilkel­
di. Reis, eş hak sahipleri arasında seçilen seyit veya şeyhti. Şeyh, ka­
bile efradını belirlemekten ziyade buna uygun hareket eder, vazife 
yükleyemez vc ceza veremezdi. Hak ve görevler, kabile içinde fark­
lı ailelere ait olup bu hususta dışarıdan kimse iddiada bulunamaz­
dı. Şeyhin idarecilik vazifesi emretmekten çok, hakemlik yapmaktı. 
Şeyh, zorlama kudretine sahip olmadığı gibi makam salahiyeti, hü­
kümdarlık, kamu cezası vb. kavramları da göçebe Arap toplumun- 
da nefret uyandırırdı."61’

613. Lewis, Tarihte Araplar,s. 10.

614. Watt, Hz. Muhammed Peygamber ve Devlet Adamı, s. 103.
615. İleride hem hukuk bölümünde hem de diğer bölümlerde bununla ilgili 

fazlaca örnek gelecektir.

616. Dermenghem, Hz. Muhammed ve Risâleti, s. 39.

Böylesine bölünmüş bir siyasi yapı, doğal olarak sıkça iç savaş 
(kabileler arası çatışma) anlamına geliyordu.

Montgomerj' Watt diyor ki: “Muhammed’in gelişinden önce­
ki yüzyılda, kabileler arası şiddet vc kavgalarda sürekli bir artış ol­
muştu'”613 614 615 616

Bu durum, elbette güvenlik zafiyetini615 de beraberinde geti­
riyordu.

Emile Dermenghem (Strabon’dan nakille) diyor ki: “Her bir 
Arap tüccar, zaman zaman elindeki malları bir başkasına kapata­
bilmektedir.”616

Çünkü coğrafyada, yol güvenliğini sağlayacak hâkim bir otori­
te olmadığı gibi, birbiri ile sürekli savaş hâlindeki kabilelerden bi­
rinin güzergâhından geçmeksizin yolu tamamlayabilmek neredey­
se imkânsızdır.

Nebi (a.s.), nübüvvetinin en zor zamanlarında, İslam’ın hâkim 
güç olmasıyla beraber, bu durumun düzeleceğine dikkat çekmiştir.

Habbâb b. Eret (r.a.) anlatıyor: “Rasûlullah (s.a.v.) Kabe’nin göl­
gesinde, bir bürdeyc yaslanmış otururken gelip (müşriklerin yaptık­
larından) şikâyette bulunduk; ‘Bize yardım etmiyor musun, bize dua 
etmiyor musun?’ dedik. Bize şu cevabı verdi: ‘Allah’a j'emin olsun,



Allah bu dint tamamlavaeaktir. Öyle ki bir yolcu, devesine bindi mi 
San’a'dan kalkıp Hadramevt e kadar gidecek, Allah’tan başka hiçbir 
şeyden korkmayacak, koyunu için de sadece kurttan korkacak An­
cak siz acele ediyorsunuz.*617

617. Buhari,“Menakİbu’l-Ensar", 29, “Menakib", 25,"İkrah", 1; Ebu Davud, 

“Cihad", 107, (2649), Nesai, "Zinet", 98, (8,204).
618. Bu, onun gelecekten haber vermesi yönünde bir mucizedir.
619. Armstrong, İslam Peygamberinin Biyografisi Hazreti Muhammed, s. 60.
620. Armstrong, İslam Peygamberinin Biyografisi Hazreti Muhammed, s. 61.
621. Armstrong Tanrt'nın Tarihi, s. 184.

Hz. Peygamberin buyurduğu üzere bu durum gerçekleşmiştir.*18
Karen Armstrong diyor ki: "(Kabilelerin) her biri diğeriyle sa­

vaş halindeydi. Arapların birleşmesi imkânsız gibi görülüyordu. Ve 
bu da dünya sahnesindeki yerlerini almalarına izin verecek bir uy­
garlık kuramayacakları anlamına geliyordu. Hicaz, tam anlamıyla 
vahşi barbarlık görüntüsündeydi. Vc medeniyetten nasibini alma­
mıştı. Ancak yirmi üç yıl sonra Muhammed 632’dc öldüğünde, ne­
redeyse tüm kabileleri, yeni bir Müslüman toplum olarak birleştir­
meyi başarmıştı.”*19

Armstrong başka bir yerde şöyle diyor: “Muhammed’in tek ba­
şarısı, sadece bu politik gelişme olsa bile yine de hayranlığımızı ka­
zanmaya yeterdi.”620 621

Gerçekten insanlar objektif olsalardı, Onun sadece bu başarı­
sı bile İlerideki sayfalarda aktaracaklarımıza hiç gerek kalmaksızın 
Onu, tarihin en büyük önderlerinden biri yapmaya yeterdi. Nere­
de kaldı böyle birinin başarılarının, halüsinasyon ya da epilepsi nö­
betlerine hamledilmesi?

Karen Armstrong başka bir vesileyle şunları kaydediyor: “Mu­
hammed, olağanüstü zekâ sahibi biriydi. 632’dc öldüğünde, Arabis­
tan’ın neredeyse bütün aşiretlerini yeni bir birlik, ummah (ümmet) 
içinde toplamıştı.”*21

Bodley diyor ki: “Bir çöl adamının, bu kabilelerin lideri olup da 
onları birleştirip bir gaye uğruna ölüme sevk edilmesi hayret verici 
bir şeydir. Hele bu adamın, göçebelerin değil, onları hakir gördükleri 
şehir insanları arasından çıkması, aklın alamayacağı bir şeydir. Doğ-



nısunu söylemek lazım gelirse ta Muhammed çıkıncaya kadar gö­
çebeler hürriyetlerine o kadar bağlıydılar ki monarşist temayül ala­
metleri gösteren ister bedevi ister başka birisi her kim olursa olsun 
onu aralarından sürüp del'edcrlcrdi.”622 623

622. Bodley, Hazreti Muhammtd, s. 23.
623. Burada aktardığımız örnekten ziyade, kitabın kurgusunu anlamanız açı­

sından varsayımsal bir anlatıda bulunuyorum. Söylediğim gibi; Hz.Mu- 

hunmed'in (s.a.v.) yaptığı, Cengiz’in vc diğer göçebe kavimler: birleşti­

ren kişilerin yaptıklarından bence çok farklıdır. Bunu, ilerleyen sayfalar­

da anlatacak ve mucize iddiamızı pekiştireceğiz. Ancak muhatap, varsa­

yımsal olarak itiraz ettiği bir delilde, kurguda nereye gideceğini anlama­

sı açısından bunu “velev ki” bağlamında kabul etmiş gibi cevapladım.

Bu durumu, Moğol kabilelerini birleştiren Cengiz ile kıyasla­
nanlar oluyor. Bu, sadece dağınık kabileleri birleştirme özelliği açı­
sından doğru bir kıyaslamadır. Ancak,"Cengiz de aynısını yapmıştı. 
Böyle delil mi olur?”gibi bir itiraz içinizde yükseliyorsa muhtemelen 
eserimizin kurgusunu net olarak anlamadınız. “Haber İnşası” bölü­
münü tekrar okumanızı tavsiye ederiz. Zira burada, bir muhalif için 
öncelikle Hz. Muhammed’in (s.a.v.) -hâşâ- deli olmadığını ispatlı­
yoruz. Ben, Cengiz’in ağır psikotik bir hasta olmadığım zaten başa- 
nlanndan kabul ettiğime göre, Hz. Muhammed’in (s.a.v.) başarıları­
nı da halüsinasyon görmesine bağlamamam gayet doğaldır. O hâlde, 
fetanet delillerinde gözetilen asgari maksat gerçekleşmiş olacaktır.

Haber inşası bölümünde soyut zeminde aktardıklarımızı, bura­
da somut zeminde göstermek gerekirse:

1. Hz. Muhammed’in (s.a.v.) başardığı şeyin, iyi tahlil edildi­
ğinde, mucizevi olduğunu düşünüyorum. Bölüm sonuna ka­
dar, Hz. Muhammed’in (s.a.v.) yaptıklarının, bu tarz birleş­
tirme hareketlerinden farkları ile ilgili bazı özellikler vurgu­
lanacaktır. Ancak sizin burada O’na denk gördüğünüz bir 
başarıda, sizin açınızdan mucize iddiamız düşebilir.621

2. Mucize tanımında delillendirdiğimiz üzere, “Hz. Muham­
med’in (s.a.v.) koşullarındaki birinin bunu başarması müm­
kün müdür?”bağlamında, tekrar mucize olduğunu iddia ede­
bilirim. Buna örnek olarak cep telefonu bile kullanmayacak



derecede teknolojiden uzak, çok yaşlı bir insanın, 72 yaşın­
da, “Bana Cebrail göründü.” dedikten sonra eğitim almak- 

sızan çok kompleks bir yazılım sistemi ortaya koymasında, 
mucizen bir yön olduğu açıktır. Bu bağlamda, Hz. Muham- 
med’in (s.a.v.), bölüm sonunda gelecek olan kişisel koşulla­
rı incelenir ve bu başarısı bu koşullarla açıklanabilir mi? di­
ye bakılır. Ben bu durumun, onun kişisel durumu ile açıkla­
namayacağını iddia edeceğim. Eğer bunu gerçekten açıkla­
yabilen birisi olsaydı, bu mucize iddiamı düşürmüş olurdu.

3. Turn mucize iddialarımız çürüriilsc dahi, burada anlattığımız 

başarılar fetanet delili olacak ve Hz. Muhammed’in (s.a.v.) 
başarılarının halüsinasyonlar ya da epilepsi nöbetleri ile açık­

lanamayacağını gösterecektir. Zaten bu bölümün asgari he­

defi de budur.

Cengiz ile ilgili bazı kıyaslamalar, bu bölüm içerisinde geleceği 

gibi bazıları bölüm sonunda gelecektir.624

624. Bölüm sonuna kadar anlattıklarımızın çoğu Ccngiz'in ve diğer göçebe 
kavimlcri birleştiren önderlerin yaptıklarından oldukça farklıdır.

625. Hazleton, İlk Müslüman, s. 202.

Konumuza dönecek olursak; Hz. Muhammed’in (s.a.v.) büyük 

başarıp,bir siyasi güce dayanarak sağlamaması, ayrıca ilginç bir nok­
tadır. 0, bir fikir ve ahlak itirazı ile bunu gerçekleştirdi. Güçle yola 

çıkıp başka bir gücü alt etmedi. Fikirle yola çıkıp fikri, gücü, ahla­

kı, dini ve -ileride geleceği üzere- tamamıyla bir kültürü değiştirdi.

Lesley Hazleton diyor ki: “Daha yüce bir otoriteye dayanan 

Hazreti Muhammed, kabile sadakati ve aidiyeti denilen kavramla­

rın tümünü altüst etmiştir."625

T. W. Arnold, Von Kremer’den nakille şöyle demiştir: “Daha ve­

fatından Önce, neredeyse Arabistan’ın tamamı kendisine itaat etmiş­

ti. Daha önce hiçbir şekilde tek bir idareciye itaati görülmeyen Ara­

bistan, birdenbire siyasi bir birlik sergilemekte, mutlak hükümdarın 

iradesi üzerine sadakat yemini etmektedir. Muhammed’in sözü sa­
yesinde, sürekli olarak birbiriyle kan davalı olan irili ufaklı yüzlerce 

kabileden tekbir millet çıkmıştı.



Bu büyük görev başarıldı ve Muhammed vefat ettiği zaman, 
Arabistan’ın daha büyük bir bölümünde, Allah’ın emrettiği barış 
hüküm sürmüş ve öyle ki, yağma ve intikama düşkünlüğüyle bili­
nen Arap kabileleri, bu kabil bir emniyeti hiçbir zaman görmemiş­
ti. Bu uzlaşmayı temin eden İslam diniydi.”626

626. Arnold, İslam'ın Tebliğ Tarihi, ss. 56-57.
627. Bodley, Hazreti Muhammed, s. 160.
628. Dermenghem, Hz. Muhammed ve Risaleti, s. 365.
629. Caetani, İslam Tarihi, c. 2, s. 77.
630. el-Enfal, 6/63.

Bodley diyor ki: “Hz. Muhammed’in, Arapları hemen hemen 
muazzam bir topluluk, bir takım hâline getiriş tarzı, onun en büyük 
mucizelerinden biridir. Bunun yegâne yaratıcısı da oydu.”627

Emile Dermenghem ise şöyle diyor: “Muhammed’den (s.a.v.) 
beri, asırlardır Arap yarımadasında, birbiriyle sürekli olarak muka- 
tele edip duran (savaşan), birbirlerinin boynunu uçurup kan akı­
tan değişik kabileleri bir araya getirerek hepsinden tek bir ümmet 
oluşturdu.”628

Önce Mekke’de bu denendi ve Mekkeliler tarafından sert reak­
siyonlarla reddedildi. Daha sonra Medine’de ilk uygulamasını gös­
terdi;

Leone Caetani diyor ki: “Muhammed’in en büyük meziyeti, bir- 
birleriyle hâl-i nizada (kavga hâlinde) bulunan üç unsur-ı ırkîyi (üç 
ırkı, yani Evs, Hazrec ve IsrailoğuUarını) kan rabıtası (kan bağı) ye­
rine, manevi ve dinî bir rabıta koyarak ve her üç rakip unsurun ken­
di neşrettiği dine ihtidası suretiyle dinî bir cemaat vücuda getirerek 
birbirine mezcetmeyi (karıştırmayı) düşünmek olmuştur.”629 630

Caetani’nin işaret ettiği bu olayı, Kur’an şöyle aktarmaktadır:

“Müminlerin gönüllerini birleştiren de O’dur. Dünyanın bü­
tün servetini harcasaydın onların gönüllerini birleştiremezdin, fa­
kat Allah onların aralarını düzeltti. O, izzet ve hikmet sahibidir.”610



Öncelikle, Mekke’den gelen Müslüman Muhacirler ile Medine- 
li Müslümanlar, Ensar arasında tarifi imkânsız bir kardeşlik kurdu,

Reinhart Dozy diyor ki: “Muhacirlerin her biri, Mcdincliler- 
den bir kardeş seçti. Bu bağ, o denli samimiydi ki öz kardeşlik bağ­
larından bile daha kuvvetliydi."6"

Uzun uzadıya anlatılabilecek olan, ancak kitabın hacmini artı­
racağı endişesiyle birer kısa örnekle aktarmaya mecbur kaldığımız 
tüm bu faaliyetler, toplumu yirmi üç yıl gibi kısa sürede bambaşka 
bir bağ ile birbirine kenetlenmiş hâle getiriyordu.

Ayrıca “Samimiyet Delilleri” kısmında aktardığımız, Arapla­
rın atalar kültü uygulamasını, büyük bir meşakkate rağmen kaldır­
ması da bu amaca yönelik bir adımdı. Dolayısıyla ön sözde belirtti­
ğimiz gibi, burada aktardıklarımızda samimiyet delilleri olduğu gi­
bi o bölümde aktardıklarımızda da -bölüm içerisinde işaret ettiği­
miz şekilde- fetanet delilleri vardır. Bunun güzel bir misali, kabilesi 
çok zayıf olan ama dinî pozisyonu çok güçlü olan Hz. Ebubekir’in 
ilk halife seçilmesidir.6’2

631. Dozy, İslam Tarihi, s. 58. Bu dununla ilgili tarihi veriler o kadar çok «il­

ginçtir ki anlatmak için müstakil bir eser gerekebilir. Tarih boyunca ben­

zerini hiç duymadığım inanılmaz bir paylaşım, bu Müslümanlar anan­

da vuku bulmuştur. Sadece bunun başarılması bile inanılmazdır.

632. Kadı Abdülcebbar, Tesbitu Delâilun-Nübûvve, s. 1040.

Toplum bağlarının bu kadar kısa sürede değişmesi, inanılmaz 
bir durumdur. Zira toplum tabanında hiçbir hazırlığı olmayan w 
talep edilmeyen bir hareket ile yirmi üç yıl gibi bir sürede, bir top­
lumun temel bağlayıcı unsurunu değiştirmek, tarihte misli olma­
yan bir olaydır. Bu bağlamda, ön sözde yaptığımız gibi mucize id­
diasına layıktır.

Şöyle bir misalle, daha kolay anlaşılabilir diye düşünüyorum: 
Bilindiği üzere imparatorluklarda ve ulus devletlerde, toplumu bir­
birine bağlayan esaslar birbirinden farklıdır. Mesela Fransız Devri- 
minin 1650 yılı OsmanlIsında, bir şahsın eliyle yirmi üç yılda or­
taya çıkması beklenir miydi? Osmanlı İmparatorluğunun toplum­
sal bağlarının, yirmi üç yıl gibi kısa bir sürede, ulus devlet toplum­
sal bağlarına dönüşmesi umulur bir iş midir? Ayrıca, ilerleyen satır- 631 632



lanla göstereceğimiz üzere, bu değişim tepeden dayatma ile olma­
dı. Bu yirmi üç yılın ilk on üç yılı, halkı ikna etme çabaları ile geçti. 
Onlara silahla dayatılmadı. Bir fikir anlatılarak başarıldı. Onlar bu­
nu benimsediler ve uyguladılar. Bu, tarihin devinimi açısından ben­
zeri bulunamaz bir şeydir.

Ya da bugün, ulus devlet yapısının esaslarının, bir şahıs tara­
lından, halk hareketi oluşturularak ve her bireyi tek tek ikna etme­
ce çalışarak yirmi üç yılda tek bir kişi tarafından değiştirilebilmesi 
mümkün müdür? Açıkçası bu, bana göre imkânsızdır. Çünkü top­
lumlar bu kadar hızlı değişmezler.

Gerçekte bugün, içinde bulunduğu toplumun durumunu iyice 
tahlil edebilen kişilere bile entelektüel, dâhi, müthiş filozof muame­
lesi yapıyoruz. Sadece durumu tespit etmeleri, onların zekâsını takdir 
etmemiz için yeterli oluyor. Oysa çoğu, mevcut toplumsal durumu 
daha iyi hâle getirmekle ilgili çözüm önerisi sunma mükellefiyetini 
dahi hissetmiyor. Onların içinden çok azı böyle önerilerde bulunu­
yor. Bu önerilerde bulunanların pek azının önerisi, çok hatalı oldu­
ğu anlaşılmadan, elli yıl dayanabiliyor. Kaldı ki onlar, sadece konu­
şuyorlar. Oysa Hz. Muhammed (s.a.v.) durumu tespit etmekle kal­
mamış, bu durumu değiştirecek yolu tayin etmiş, tayin ettiği meto­
du uygulamış ve bu uygulama ile düşmanlarının bile takdir edece­
ği bir başarıya ulaşmıştır.

Diyelim ki siz, böyle bir değişimin mümkün olduğunu düşü­
nüyorsunuz. O hâlde soru şu: bu değişimi sağlayabilen kişinin deli 
olması mümkün müdür? Hâşâ, bunu kabul edenin aklından şüphe 
edilir ve deli olduğu düşünülür!

Bu satırları okuyan kaç kişi, çok şiddetli bir muhalefet ve çatış­
maya rağmen, toplumsal bir hareketin önderi olacak, gerek savaş ge­
rek siyasetle onu yöneterek başarıya ulaştırabilecek donanımı ken­
disinde görüyor? Bazı insanlar, kendilerinde olmayan potansiyelin 
var olduğunu zanneder. Sahiden böyle bir durumda kaç kişi sizde 
bu potansiyeli görüyordur? Ya da böyle bir harekete girişseniz, kim 
sizin Ebubekir’iniz olmak ister?

Armstrong diyor ki: “Gerçekten de Hz. Muhammed sürekli bir 
ölümcül tehlike altındaydı. Ve hayatta kalması mucizeydi. Gene de



27» • PEV0AMRF.R1JĞİN ispati

başardı. Hayatının sonuna geldiğinde, kabileler arasındaki şiddetin 
kronik köklerini baltalamayı başarmıştı. Vc putperestlik, artık endi­
şe kaynağı olmaktan çıkmıştı.

Leone Caetani diyor ki: “İnsanlar mefkûreleri (düşünceleri) ne 
kadar yüksek ise vc yapmaya azmettikleri şeylerde ne kadar muvaf- 
fak (başardı) olurlarsa o kadar büyük olurlar. Muhammed de bû- 
yük bir adam olmuştur. Çünkü dinî vc içtimai ıstılah vc tcccddûdat 
(yenilikler) hususundaki gayesinde, tamamıyla ihraz-ı muvaffaki­
yet (başarı) kazandı. Kafi bir anarşi bulmuştu. Herkes, herkese kar­
şı harp ediyor, her türlü hayat-ı mcdcniyycyc (medeni hayata) ve te­
rakkiye (ilerlemeye) imkân kalmıyordu. Muhammed, yeni bir me­
deniyetin temellerini kurarak müttehit (birlik içinde) vc kavi (kuv­
vetli) bir devlet vücuda getirdi. Müstakbel bir vazife-i içtimai (top­
lumsal görev) hâlinde, gayrişahsi bir devlet mefhumu, Arabistan'dı 
tamamıyla meçhul (bilinmeyen) bir şeydi. Arap lisanında bunu ifa­
de için bir tabir bile yoktu."6”

SİYASİ ASKERÎ BAŞARILAR

Nebinin (s.a.v.) mesajı ile birleşen bu toplum, büyük bir fütuhat 
hareketini başarmıştır. Biz, Hz. Muhammed’in (s.a.v.) askeri başa­
rılarını incelemeden önce Hz. Muhammed (s.a.v.) öncesi vc sonrası 
Arapların askerî konumlarını incelemeyi faydalı buluyoruz.

Margoliouth bu mevzuda diyor ki: “Araplar, diğer milletlere gö­
re savaşta daha başarısızdırlar. Askerî bilimlerin temelleri hakkında 
bilgi sahibi değildirler. (Onlar) düzensiz, lidersiz, iyi bir donanıma 
sahip olmadan vc iz sürmeden savaşırlardı. İslam, onlara savaş sa­

natını öğretti. Savaşa dair yüzden fazla teknik terimin hiçbirisi, ca- 
hiliye Arapları tarafından bilinmiyordu.”633 634 635

633. zVmstrong, İslam Peygamberinin Biyografisi Hazreti Muhammed, s. 72.
634. Caetani, İslam Tarihi, c. 2, s. 430.
635. Margoliouth, Muhammed ve İslam’ın YûkseUfi, s. 231.

Mesela, Cengiz öncesi Moğollar hakkında bu söylenemezse, 
başarıyı ölçme kriterimiz olan (sonuç bireyin içinde bulunduğu or-



mm,bireysel koşulları) formülünde Cengiz’in bir kademe geride ka­
lacağı anlaşılır. Mesela Cengiz, ilk savaşına kaç yaşında girmiştir?

Margoliouth diyor ki: “Hayatındaki ilk savaşa elli üç yaşında 
ginııişolan Muhammed, beklentilerin aksine, başarılı olmuştur.”6“

Maxime Rodinson diyor ki: “Ebedî gerçekleri bildirmekle yü­
kümlü olan Peygamber, aynı zamanda Medine’de keskin görüşlü us­
ta, sabırlı, heyecanlarını gemlemesini bilen, gerektiğinde uzun sü­
te beklemesini beceren ve sırası geldiği zaman darbesini derhâl in­
diren müthiş bir siyaset adamı olarak ortaya çıkmıştı. Muhammed, 
tüm bunlarla birlikte tam bir dindar olarak kaldı.”6’7

Margoliouth diyor İd: “Yirmi üç yıl içinde, Mekke’deki küçük 
bir evden, dünyayı içine alacak bir imparatorluk tahtına yükseldi.”6’8

Bu yirmi üç yılın ilk 13-15 yılının, ileride bu fetihlerin yönetici­
leri olacak adamları, dinen ve ahlaken eğitmekle geçtiğini de unut­
mamak lazım. Bu yüzden onun başarısı, birey odaklı olmamıştır, ku­
rumsallaşmıştır. Ondan sonra gelen halifelerin tamamı döneminde 
gelişmeye devam etmiştir. Ne sadece Hz. Ömer’in (r.a.) şahsiyeti­
ne bağlı kalmış ne de Halid b. Velid’in (r.a.). Hz. Ömer, Şam’ın fa­
tihi Halid’i görevden aldığında fetihler durmamıştır. İran ve kuzey 
coğrafyaların fatihi Sad b. Ebi Vakkas görevden alındığında da Hz. 
Ömer vefat edince de durmamıştır.

Bu durumu İskender’in, Timur’un ya da Cengiz’in fetihlerinden 
aşıran bir diğer önemli noktadır. Zira adam yetiştirmediği için, bir 
fikre dayanmadığı için kurumsallaşamayan ve şahıslara bağh olan bu 
büyük fütuhat hareketlerinin tamamında, kurucusunun ölümü son­
rasında büyük bir parçalanma müşahede ediyoruz. İslam’ın, Batı’da 
gösterilmeye çalışddığı gibi bir barbar istilası olmadığının en büyük 
örneklerinden birisi budur. Bununla ilgili daha fazla örnek, ilerle­
yen sayfalarda gelecektir.

Maxime Rodinson diyor ki: “Sıradan kervan güdüsü, Muham­
med’in, Mekke’deki evinde, birkaç fakiri toplayıp fikirlerini aşılama-

636. Margoliouth, Muhammed ve İslam'ın Yükselişi, s. 229.

637. Rodinson, Muhammed, s. 254.

638. Margoliouth, Muhammed ve İslam'ın Yükselişi, s. 401.



ya koyulduğu tarihten bir yüz yıl sonra aynı Muhammed’in torunla­
rı, Loire’den Indus kıyılarına, Poitiers’dcn Semerkand’a uzanan bir 
dünyayı kumanda etmekteydi. Bir Arap imparatorluğu kurulmuş­
tu. (Rodinson burada, bir nakil yaparak şöyle diyor); ‘Biz Araplar 
aşağılanıyorduk. Biz kimseyi ezmezken onlar bizi ayaklarının altın­
da çiğniyorlardı. Sonra Allah bize aramızdan bir peygamber yolla­
dı. Vc onun x'erdigi sözlerden biri de bizim bu toprakları fethedece­
ğimiz vc onları alt edcccğimizdi.”639

639. Rodinson, Muhammed, s. 335.
640. Lapidus, İslâm Toplundan Tarihi, s. 82.

641. Pedersen, İslam Dünyasında Kitabın Tarihi, s. 33.

642. Tarık b. Ziyad’dan önce hulefa-i raşidin döneminde bu bölgeye ayak ba­

sılmıştı.

643. Hitti, Siyasi ve Kültürel İslam Tarihi, s. 219.

O dönemin Irak’ını anımsatacak durumdaki bir toplumdan çı­
kan bu şahsın öğretisi, iki süper güç olan Bizans ve Sasani İmpara­
torluklarını aşağıda beyan edildiği hâle getiriyordu.

Lapidus diyor ki: “İstanbul’u almak için 660,668 ve 717de üç 
başarısız girişimde bulundular.”640

Pedersen diyor ki: “İslam’ın komşu topraklarda yayılışı, dünya 
tarihinin en şaşırtıcı olaylarından biridir. Hz. Peygamber’in 632’de­
ki vefatından sonra yirmi sene İçinde sadece Arabistan değil, Suri­
ye, Irak, Sasani İmparatorluğu toprakları da halifenin hâkimiyeti al­
tına girmiş, müteakip yirmi senede Mısır ve Kuzey Afrika kazanıl­
mıştır. 700’lerin başlarında Batı’da İspanya fethedilirken doğudaki 
uzak bölgelerin de güvenliği sağlanmış, böylece hilafet Atlantik’ten 
Çin sınırına kadar uzanmıştır.”641

Philip Hitti diyor ki: “Avrupa’nın öbür ucunda bulunan İspan­
ya, yani Endülüs, Hz. Peygamber’in son nefesi vermesinden sonra­
ki yüz sene bile geçmeden,642 İslam hâkimiyeti hudutları içerisine 

girmiş oluyordu.”643
Leone Caetani diyor ki: “İranilere (İranlılara) karşı Rumlar, asır­

larca en iyi kanlarını döktükleri hâlde ehemmiyetli (önemli) hiçbir 
muvaffakiyet (başarı) istihsal edememişlerdi (elde edememişlerdi). 
Hâlbuki şimdi, yeni barbar ve o ana kadar meçhul bir kavim, içine



girilmez birtakım çöllerden birdenbire meydana çıkıyor, gayet kan­
lı muharebeler neticesinde bu imparatorluğu yıkıyor ve on seneden 
M bir müddet zarfında onu dünya yüzünden müebbeden (ebediyen) 
siliyordu. Bu barbarlar, birkaç sene sonra hadsiz hesapsız sürülerle 
İstanbul surları karşısına geliyorlardı.’’644

644. Caetani, İslam Tarihi e. 1, s. 37.

645. Irving, Muhammed’in Haleflerinin Hayatları, s. 232.

646. Dermenghem, Hz Muhammed ve Risaleti, s. 375.
647. Bodley, Hazreti Muhammed, s. 156.

Washington Irving diyor ki: “O güne kadar çöllerle mücade­
le eden cahil bir halkın kazandığı zaferlerin, kadim dönemin tarihi 
re şairane bölgeleri nasıl istila ettiği dikkate değer bir durumdur.”645

Emile Dermenghem diyor ki: "Rasûlullah biraz önce Arafat’ta 
veda hutbesi okurken Peygamberlik görevimi tebliğ ettim mi, şek­
linde sorusunu sorarken onun, Hira Mağarasında aldığı ilk vahyi 
insanlığa tebliğ ettiği o ilk günlerden veda haccına kadar süren ha­
ptı göz önünde bulundurulursa doğrusu onun çok sıkıntılar çekti­
ği görülecektir. Bu hayata baktığımız zaman o günden sonra rahat 
re sükûn, âdeta ondan ebediyen uzaklaşmıştır. Buna bakılırsa insana 
dehşet verici bir hayat yaşadığı görülecektir. Bu geçen 20 yıl, dünya- 
p tamamen değiştirmeye kâfi gelmişti. Hicaz bölgesinde o kupkuru 
toprağında yeni bir tohum filizleniyordu. Bu öyle bir filizdi ki bütün 
Arabistan’ı başta olmak üzere, dünyanın tümünü, Hindistan’ın doğu 
sınırlarından Atlas Okyanusuna kadar uzanan muazzam bir dünya- 
p aydınlatacak ve buralarda yeni filizler yeşcrtecckti.”646

Girişte aktardığımız koşullarda Hz. Muhammed’in (s.a.v.) öğ­
retisini dinleyen ve eziyet gören Bilal olarak hayal edin kendinizi. 
0, size bu başarıları o gün Mekke’de kendinizi dahi koruyamıyor- 
ken vaat ediyordu. Bu vaatlerin adım adım gerçekleştiğini gördüğü­
nüzde hisleriniz ne olurdu?

Bodley diyor ki: “İslam orduları Suriye, Irak, Filistin, Mısır’ı fet­

he başladıkları zaman, Bilal de onlarla beraber gitti. Her türlü mev­
kilerde bulundu. Ve bir ara Caesarea’da bulunan imparator Kons- 

tantin’in oğluyla müzakereye girişmek üzere, Müslüman elçisi ola­
rak vazifelendirildi.”647



Bizans kralının oğlu yirmi sene önce, Hz. Bilal’i (r.a.) kendisi­
ne köle olarak bile almazdı. Oysa şimdi, birbirlerine eşit iki elçi ola­
rak müzakere ediyorlardı.

Bodley diyor ki: “Bu, Hz. Muhammed’in vaazının İslamiyet) 
nerelere kadar götüreceğinin ufak bir misalidir. Bu talihsiz Arap­
lar, Kurcyşlilcrin hançerlerinden çıkmış olan bu firariler, Hz. Ebu­
bekir, Hz. Ömer, Hz. Ali... kısa bir zaman sonra, bir zamanların 
kudretli ve muhterem şark imparatorluklarının kaderlerini elleri­
ni alacaklardı.

Suriye, Caldea, Bizans, Mısır, Medes ve Perslerin müstemleke­
leri, bu meçhul sürgünlere cizye ve haraç veriyor olacaklardı. Pek ya­
kında öyle günler gelecekti ki şimdi Medineli ev sahiplerinin halı­
ları üzerinde memnun ve minnettar bir tavırla bağdaş kurmuş olan 
bu saçları ve sakalları taranmamış perişan kılıklı sürgünlerin ka­
pılarında, büyük Şark imparatorluklarının hükümdarları, kuman­
danları ve din adamları el pençe divan durup huzura çıkmayı bek­
leyeceklerdi.

Şimal ve garpta Hz. İsa’nın müminleri, şark ve cenupta Zora 
Aster’in ateşe tapanları, bu İslam medeniyetinin önünde deniz kı­
yısındaki çakıl taşlan gibi yuvarlanıp gideceklerdi. Basra Körfezin- 
den Atlas Okyanusuna kadar, asırların tecrübelerinden geçmiş bü­
yük imparatorluk sülalelerinin yerlerini, bu sadık çobanlar, sadık sey­
yar tacirler ve sadık sarraflar alacaktı.

Şimdi Ebu Eyyub’un Medine’deki evinin dışında, toz toprak 
üstünde oturarak bekleyen adamlardan bir tanesi, birkaç sene son­
ra büyük Mezopotamya şehri Basra’daki vali sarayında şöyle konu­
şacaktı: Mekke’de aziz peygamberlerimizin yanı başında, sadece 7 
Müslüman kalmış olduğu ve kendimin 7. olduğu zamanı hatırlıyo­
rum. Yemek için ağaç yapraklarından başka hiçbir şey bulamayacak 
hâldeydik. O günlerde, hediye olarak bana bir kumaş parçası veril­
mişti. O kumaş parçasını ikiye bölüp bir tanesini kendim kullanıp 
ötekini de giymesi için Malikin oğlu Sad’a vermiştim. Bugün he­
pimiz de birer eyaletin valisiyiz.”M8

648. Bodley, Hazreti Muhammed, s. 149.



m’ANirrr)HiJiJ.ERl‘2M

Bu Başarıların Haber Verilmesi

O gün, kim bunları hayal edebilirdi? Buradan sonraki kısım, fe­
tanet delili olduğu gibi,geleceğe dair haber içerdiği için mucize anla­
mı da taşır. Bunların mucize olmadığını vc Hz. Muhammed’in (s.a.v.) 
bunları öngörebileceğini söyleyen biri, böylesi bir siyasi öngörünün, 
ağır psikotik hastaya ait olamayacağım zaten kabul etmiş olur. Oysa 
bizce bu,o dönemdeki müşrik ya da mümin hiç kimsenin öngöreme- 
mesi ile birleştiğinde, ayrıca bu olayı öngöremeyen şahısların yetiş­
me şartları vc siyasi tecrübelerinin Hz. Muhammed’in (s.a.v.) nübüv­
vet öncesi döneminden çok daha iyi olduğunu düşündüğümüzde, bu 
öngörülerin ona ait olamayacağını vc mucize olduğunu iddia ederiz.

O, bu hayal edilemez başarıları en büyük işkenceler altında va­
at ediyordu:

Maxime Rodinson şunları kaydediyor: “(Mekkclilcrin bir uz­
laşma talebinde Ebu Talib dedi ki): ‘Yeğenim, seninle uzlaşmak için 
geldiler yanıma. Onlara bir şey ver, onlar da karşılığını sana versin­
ler.’Hz. Muhammed (s.a.v.) de dedi ki: ‘Amca, bir tek söz versin­
ler; o zaman Araplara hâkim olacaksınız ve yabancılar emrinize gi­
recek, Araplar ve acemler emrinize girecek.

Ebu Cehil şöyle haykırmıştı: ‘Konuş öyleyse babanın başı için 
konuş. Dilersen ona söz verelim.’

Muhammed şöyle cevap verdi; ‘Allah’tan başka tanrı yoktur de­
yin ve onun dışında taptığınız her şeyi terk edin (Yani, kelimc-i şe- 
hadet getirin ve Müslüman olun). Bu kelimeyi söylerseniz, Arap­
lar vc acemler emrinize girecek.’ Kureyşliler el çırptılar ve hayal kı- 
nklığı içinde gittiler.”649

649. Rodinson, Muhammed, s. 171.
650. Caetani, İslam Tarihi, c. 1, s. 418.

Onun bu vaatleri ile müşrikler sürekli alay ediyordu.

Leone Caetani şöyle diyor: “Muhammed’in dayızadesi Esved 
b. Abdiyegus b. Vehb, fakir Müslümanların geçtiklerini gördükçe 
‘Bunlar,yeryüzünün hükümdarlarıdır. İran İmparatorluğuna varis 
olacaklardır.’ derdi.”650



j* jjÂJı ill) «Lşjı IjIajû ol pi

^ÂJIj JyÇ 1^5 *1 »U>tJI

ılujâ ûll ^aj 01 ‘il i 411 ^yu. O-* lyuî

“Sizden önce gelenlerin durumu sizin başınıza gelmeden, cen­
nete gireceğinizi mi zannettiniz? Peygamber ve onunla beraber mü­
minler, ‘Allah’ın yardımı ne zaman?’ diyecek kadar darlığa ve zor­
luğa uğramışlar ve sarsılmışlardı; iyi bilin ki Allah’ın yardımı şüp­
hesiz yakındır.”6”

Örneğin, bu ayet hem baskıya karşı sabrı telkin etmesi ile kö­
tü duruma işaret ediyor hem de bu kötü durumdaki vaadi gösteri­
yor. Kur’an’da, bu tarz ayetler oldukça fazladır. Bunların bir kısmı­
nı “Mucize Delilleri” bölümünün “Geleceğe Dair Gayb Haberle­
ri” alt başlığında ele aldık. Burada da tekrar aktarıp eserin hacmi­
ni artırmak istemiyoruz. Kur’an’a aşina olanlar, bu ayetleri hatırla­
yacaklardır. Bu hususta daha fazla ayet görmek isteyenler, o bölü­
me başvurabilirler.

En fazla eziyete maruz kalan sahabilerden olan Habbab b. Eret 
aktarıyor: “Rasûlullah (s.a.v.) Kabe’nin gölgesinde, kaftanım yastık 
ederek davandığı bir sırada yanına vardık.

‘Ya Rasûlallah! Bizim için Allah’a dua edemez misin? Allah’tan 
nusrct/yardım dileyemez misin?’dedik. (Kureyş müşriklerinin işken­
celerinden şikâyet ettik.) Bunun üzerine Rasûlullah’ın (s.a.v.) rengi 
değişti ve şöyle buyurdu:

‘Sizden önceki ümmetler içinde öyle kimseler bulunmuştur ki, 
(o, zalimler tarafından) yakalanır, onun için yerde bir çukur kazı­
lır, o kişi o çukurun içine gömülürdü. Sonra büyük bir testere ge­
tirilir, onun başı üzerine konulurdu da cesedi ikiye bölünürdü. Fa­
kat bu, onu dinden döndürmezdi. (Bir başkasına da benzer işken­
celer uygulanır); demir taraklar ile etinin altındaki kemiği ve si­
nirleri taranırdı da bu işkenceler, o mümini dininden çevirmezdi. 
(Sahabilerim!) Size yemin ederek söylüyorum ki, Allah bu işi (İs-

651. cl-Bıkara, 2/214.



lain dinini), mutlaka tamamlayacaktır. Öyle ki bir süvari, San'a'dan 
Hadramevte kadar (tek başına) yolculuk edecek de /Ulah'tan vc 
birde (yolcu, konin sahibi ise) korunlarına kurdun saldırmasın­
dan başka hiçbir şeyden korkmayacaktır. Fakat sizler acele edi­
yorsunuz!”''”

Bu yüzden Hendek Savaşı kızıştığında münafıklar, “Muham­
med, adamlarına İran’ı vc Bizans'ı vaat ediyor, ama biz şu an korku­
muzdan tuvalete gidemiyoruz." şeklinde dalga geçiyorlardı.

O’nun vaatleri gerçek çıkmış vc henüz Hz. Osman dönemin­
de, Hz. Muhammed’in (s.a.v.) vefatının üzerinden yirmi yıla yakın 
zaman geçmişken bu çöl halkı, deniz aşırı sefer yapmak için gemi­
ler imal eder hâle gelmiştir.4”

“Sana hiçbir şeyle zarar veremezler.”''5'

yfc ÜJİ öû -UAj jl

tj„at > İİJÛI

“Seni oyuna getirmeye kalkışırlarsa kuşkusuz Allah sana yeter, 
yardımıyla ve müminlerle seni destekleyen odur.”* 653 654 655

452. Buharı, “Menâlabu'l-Ensar", 29; Ahmed b, Hanbei, 5/109.

653. Hitti, Siyasi tv Kültürel İslam Tarihi, s. 235.
654. en-Nisâ, 4/113.

655. el-Enfâl, 8/62.

Bu ayetlerden yola çıkan Kadı Abdülcebbar şöyle demiştir: 
‘Rasûlullah, onların arasında tek başına bir adam olduğu hâlde, Al­
lah O'nu,onlardan korudu. O’nun nübüvvetinin delili sadece bu ol­
saydı, yeter de artardı bile. Çünkü bu, birçok gaybi bilgi ihtiva et­
mektedir.

Nitekim O, onları kızdıran ve öfkelendiren şeyleri getirmesi­
nin yanı sıra bütün Kureyş’in, bütün Arapların, bütün Yahudilcrin 
«bütün Hristiyanların her birine,‘Siz beni öldürcmezsinizi’dcmiş- 
tir. Rasûlullah, bu sözleriyle sanki onları kendi üstüne saldırtıyorve 



onları kendisine kötülük yapmaya sevk ediyordu. O, bütün bunla­
rı onlara söylüyordu, fakat kimse ona zarar veremiyordu. Bu, yeter­
li ve açık bir delildir. Bu, ancak çok kuvvetli bir şekilde Allah’a gü­
venen ve Allah’ın vaadine boyun eğen, akıllı bir kimsenin sergile­
yeceği bir duruştur.”656

656. Kadı Abdülccbbar, Ttsbitu Delâilu'n-Nübuvvt, s. 48.

657. Kadı Abdülcebbar, Tesbilu Delâilun~Nûbûwe, s. 66.

Kadı Abdülccbbar eserinin derleyen sayfalarında şunları söy­
lüyor: “Biz, Muhammed’in nübüvvetine, o, reis olacağı, taraftar 
edineceği ve ordu sahibi olacağı için inanmadık. Biz, o, cari olan 
âdetin dışında, hatta âdete muhalif olarak bu işler olmadan ön­
ce haber verdiği için inandık. Çünkü o, tek başına vc ücretle çalı­
şan bir fakir iken insanlara geldi vc onları kızdırdı, öfkelendirdi. 
Onlarla mücadele etti ve onlar da ona düşman oldular. Böyle bir 
durumda onlara, mağlup olacaklarını vc kendisinin onları mağ­
lup edip muzaffer olacağını haber verdi. Onlar da ona,‘Bilakis, biz 
seni mağlup ederiz ve sana galip geliriz.’dediler. Tedbir ve işi sağ­
lama almanın gereği, onun değil, kâfirlerin galip olmasını gerek­
tirirdi.”657

Kadı Abdülcebbar, yaptığımız nakildeki sözleri, Hz. Muham­
med (s.a.v.) bunları önceden haber vermeseydi, bu başarıların mu­
cize olmayacağı gibi bir bağlama uzanıyor.

Oysa bizim kanaatimiz; haber vermeseydi de bu olayların, 
O’nun belirttiği gibi, normal şartlarda mümkün olmadığıdır. Bun­
ları önceden haber vermesi ise ayrıca mucizedir.

Şu ana kadar geldiğimiz durumu özetleyecek olursak; bu tarih­
te siyasi, askerî ve hukuki hiçbir önemi olmayan, devleti bile olma­
yan topluluk, bu şahıs geldikten vc öğretisini anlattıktan sonra on 
yıl geçmeden Sasani Devleti’ni tarihe karıştıracak, Bizans’ı ise var­
lığını koruma hedefine yöneltir hâle getirecektir. Ve tüm bunları 
Arabistan’ın nüfusu 10.000’i bulmayan bir yeri olan Mekke’de mu­
haliflerinden çok daha zayıf bir durumda, bir galibiyet umudu yok­
ken haber vermiştir.



Özetle

Meseleyi bugünün Irak’ı ile kıyaslayalım. Bugün Irak, anarşi vc 
düzensizlik açısından Nebi’nin (s.a.v.) içinde bulunduğu Arap top- 
lunıuna benzer. Arap toplumunun Sasani, Bizans vc Yemen tarafın­
dan parçalanmış yapısı da bugünün Irak’ını anımsatır. Gerçi bugün­
kü Irak’ın, eskiye dayanan kadim bir kültürü olduğu için yine de o 
dönemin Arap toplumundan iyi durumdadır.

Hayal edelim; bugün Irak’ta, özel eğitim almamış bir şahıs658 
doğuyor ve ülkenin bütün sosyolojik yapısını değiştiriyor. Irak, o 
şahıs öldükten sonra, on sene içerisinde onun öğretisine bağlı ka­
larak dönemin iki büyük süper gücü olan (Sasani ve Bizans’a mu­
adil) Çin ve ABD’dcn çok daha güçlü hâle geliyor. Hatta Çin i, bü­
tünü ile işgal ediyor. Bu duruma, çok ilginç bir hadise olarak bak­
maz mıydınız?

658. Bu, ilerleyen sayfalarda uzunca tartışılacaktır.
659. Hitti, Siyasi ve Kültürel İslam Tarihi, s. 248.

Konuyu icâz bağlamına çekecek olursak; “Bu toplumun İslam’a 
muhalif entelektüelleri, profesörleri, hareket adamları, şairleri! Top­
lanın ve ülkemiz için bir kitap yazın! O kitabı, yavaş yavaş insanları 
eğiterek uygulayın. Bu toplumun tüm yapısını ve sosyolojisini istedi­
ğiniz fikre uygun olarak değiştirin. Bizi kısa sürede Çin ve ABD’den 
daha güçlü hâle getirecek bir eser ortaya koyun. Hem memlekete bir 
katkınız olur hem de İslam’ı çürütmüş olursunuz. İslam’ı çürütmek 
için yüzlerce kitap yazacağınıza, konferanslar yapacağınıza, böyle bir 
eser ortaya koyun.” İşte size pratik zemin!..

Hitti diyor ki: “Ve başlangıçta sadece bir hiç iken İslam me­
deniyeti, şimdi dünyanın en büyük devlet gücü hâline gelmiştir.”659

İşte aciz bırakmak budur. î‘câz buna denir. Mucize, i‘câz oluş­
turan bir iş ortaya koymaktır ve bu, Kur’an’ın mucizelerinden biri­
dir. Bu kadar kısa sürede, böyle bir toplumsal atılımın, dünya tari­
hinde başka bir örneği yoktur.

Tarihte böyle etki bırakmış bir şahsa deli diyebilir miyiz? Üs­

telik O, bu etkiyi önceden bildirmiş ve haber vermiş iken... “Bu şa-



hıs.vinni üç sene boyunca melek gördüğünü sanıyordu. O meleğin 
anlattığı şeylerden korkuyordu. Verdiği haberlere seviniyordu, ama 
bunlar,gördüğü halüsinasyonlardan ibaretti. Bu haberin sağlıkh de­
ğerlendirmesi böyle yapılabilir mi?

Şahsi, Siyasi ve Askeri Başarılar

Hz. Peygamber in (s.a.v.) buraya kadarki siyasi ve askerî başa­
rılan, aslında O’nun, mesajı ulaştırdığı insanlar ve ortaya çıkardı­
ğı fikirden destek alarak değerlendirildi. O’nun ortaya attığı6" fikir, 
inanılmaz bir şey başarıp bu dağınık kabileleri bir araya getirmiş 
ve büyük bir fiituhata yol açmıştır. O, bu fütuhatı önceden görmüş 
ve haber vermiştir. Bu fütuhatın ahlaki ve hukuki bölümü, ilerleyen 
sayfalarda gelecektir.

Bu fikri bağlamdaki incelemeden sonra, atlanmaması gereken 
nokta, fikri olarak temsil edilmekten ziyade, bizzat kendisinin ka­
tıldığı siyasi ve askeri başarılarıdır. Elbette ki muhalifleri güçlü ve 
saldırgan olan ufak hır hareketi hem siyaseten hem de askeri ola­
rak yönetip başarıya ulaştırmak elbette halüsinasyonlar ya da epi­
lepsi nöbetleri ile açıklanabilir bir durum değildir. Hele de bu kişi 
kırk yaşına kadar siyasetle"’ elli üç yaşına kadar da savaş meydanın­
da bulunmakla uğraşmamışsa...

Bununla ilgili birkaç örnek vermek faydalı olacaktır.

Onun, Medine dönemine kadar siyaseti; fikrini aktarmak, fikrî 
zeminine uygun bir ahlak vazetmek ve buna uygun bir sahabe nesli 
oluşturmaktı. Mekke’deki önemli sahabe kuşağı, bu eğitimden geç­
mişti. Bu dönemde kitlesini yok olacak düzeyde ezdirmemesi bile 
büyük bir siyasi başarıydı. Zaten Mekke’deki bu dönemin semeresi, 
ileride valiler ve komutanlar olacak Muhacir nesliydi.

660. Biz, elbette bu fikrin,onun şahsi fikri olmadığına, vahiy olduğuna inanı­

ştınız. Eserin muhatap aldığı kitle göz önünde bulundurulmalıdır.

661. Aslında onun, aktif siyasetle uğraşması da hicretten sonrasına denk ge­

lir. Ancak biz yine de muhalif itiraz eder diye vahvin başlangıcını işaret 

ettik.



Medine'ye gittiğimle ilk işi, beldedeki tüm kavimler arasında 
bir anlaşma metni oluşturmak olmuştu.

Lesley Hazleton diyor ki: “İdealizm ile faydacılığı birleştire­
rek başka hiçbir yerde görülmedik bir politikacının becerisi ile ka­
bile prensiplerini kullanarak o prensipleri aşan bir arabuluculuk an­
laşması imzaladı."662 *

W2. Hazleton, İlk Müslüman, s. 214.

^3 Hitti, Siyasi ve Kültürel İslam Tarihi, s. 165.

Watt, Hz. Muhammed Peygamber ve Devlet Adamı, s. 159.
,z’ Âl-i İmrân, 3/121.

Daha sonra Bedir Savaşı geldi.

Hitti diyor ki: “Bedir Savaşı’ndan bahsederken Hz. Peygam­
berin üstün kumandanlığı sayesinde üç yüz Müslüman’ın, bin Mek- 
keli askerden müteşekkil bir ordu karşısında galip gelmesiyle so­
nuçlandı

Bu, O’nun ilk savaşıydı ve oldukça başardıydı. Daha sonra mağ­
lup olunan Uhud Savaşı geldi.

Montgomery Watt, Uhud Savaşı’nın askerî stratejisini aktarır­
ken şunları kaydediyor: “Muhammed, savaş alanım ustalıkla seçmiş- 
ri.O,bir anlamda vahanın en önemli kısmını düşmana karşı savun­
masız bırakmıştı. Ama muhtemelen, vahanın çevresine dağılmış bir­
çok küçük kabilenin ve mevziin Mekkelilerin herhangi bir saldırı­
sına direnebileceğini ve Mekkelilerin bunlarla vakit kaybetmesinin 
muhtemel olmadığını hesaplamıştı.”664

Watt’m bahsettiği bu olgudan, Kur’an açıkça söz etmiştir.

JUâU yU1 cjyoi,

i-.— iilij
“Hani sen, sabah erkenden savaşmak için müminleri mevzile­

re yerleştirmek üzere ailenden ayrılmıştın. Allah, her şeyi hakkıy­
la işitendir, bilendir.”665

Savaşla ilgili Kur’an’a da yansıyan, savaştan önce savunma sa­
tışı yapılmamasını isteyen gençlerle istişare ve savaş esnasında ok-



çıdar konusu bilinmektedir. “Kaynaklarımızın Güvenilirliği"bölü­
münde, "İkincil Delil, Sahabenin Tarihi Kaynaklığı ve Mekke Müş­

riklerin Sessizliği" alt başlıklarında, yorum kaidelerimizi daha ön­

ce aktardığımız için konunun Kuranın aktardığı gibi olması ge­

rekliliği açıktır.

Mağlubiyet; istişarenin Önemi,666 şahsa değil fikre bağlılık66’ ko­

nusunda önemli mesajlara bağlanarak -deyim yerindeyse- bir eği­

time dönüştü.

666. Al-i İmrân suresi boyunca bu vurgu çok belirgindir.
667. AJ-i İmrân,3/144. Bu konu, kitabın önceki bölümlerinde, samimiyet de­

lili olarak incelenmişti.

668. Wan, Hz. Muhammed Peygamber ve Devlet /idamı, s. 193.

Daha sonra, neredeyse tüm Arapların İslam’a karşı birleştiği ve 

Arapların İslam öncesi gördüğü en büyük orduyu oluşturduğu Hen­
dek Savaşı olmuştur. Bu ordu, İslam'ı bütünüyle yok etmek gayesi ile 

Medine üzerine yürümüştü. Nihayet başarısız olmuşlardı.

Wan diyor ki: “Mekkelîlerin başarısızlığının askerî nedenleri, 
Hz. Muhammed'in üstün stratejisi ve belki de üstün istihbarat hiz­

metiyle gizli ajanlarıydı. Hendeği kullanması, duruma özellikle iyi 

uyuyordu. Mekkelilerin zafer umudu, esas olarak süvarilerinin üs­

tünlüğünde yatıyordu. Çünkü önceki savaşlar, karşı taraf sayıca aşı­

rt derece üstün olmadığı sürece, Müslüman piyadelerin göğüs gö- 

ğüse çarpışmalarında, düşmanlarından üstün gelmelerinin muhte­

mel olduğunu göstermiştir. Hendek, süvari tehdidini başarıyla kar­

şıladı ve Mekkelileri altı yüz süvarinin çok az avantaj elde edebildi­

ği şartlarda dövüşmeye zorladı.

M e lekeliler, bir başka kötü durumdan da sıkıntı çekmekteydi­

ler. Uhud seferi sırasında Medine’ye tahıl hasadından on gün önce 

ulaşmışlardı. Tarlalar, Mekke’nin atlarına yiyecek sağlamıştı ve bu 

yıkımın görüntüsü, Medinelileri,güvenli mevzilerini terk etmeye ve 

düşmana karşı yürümeye kışkırtmıştı. Bu yıl ise tahıl, Mekkelîlerin 

gelişinden bir ay önce -belki Muhammed’in ileri görüşlülüğü sebe­

biyle her zamankinden daha erken- hasat edilmişti. Bu sebeple on­

lar atları için yiyecek bulmakta çok zorlandı.”668



Montgomary Watt diyor ki: “Beni Kurayza, nihayetinde Hz. 
Muhammed'in gizli ajanlarından birisi, ondan aldığı fikirlerle taraf­
ların birbirlerine karşı şüphelerini öylesine artırdı ki görüşmelerden 
bir şey çıkmadı. Korkulan ikinci cephe, asla açılmadı."66’

669. Watt, Muhammed Medine’de, s. 70.
670. Watt, Muhammed Medine’de, s. 68.
671. Hudeybiye, stratejik tartışmaların daha detaylı anlatılması hasebi ile mu- 

cizelik yönü daha kolay anlaşılan bir yapıdadır. Bu yüzden “Mucizeler” 
bölümünde ele aldık

672. Watt, Muhammed Medine’de, s. 99.

Montgomary Watt başka bir yerde şöyle diyor: “Hz. Muham­
med Aleyhisselam da o ana kadar Arabistan’da bilinmeyen başka 
savunma biçimini benimsemişti. Medine’nin atlı taarruzlarına açık 
olan her yerine hendek kazmıştı. Fikir, İran kaynaklı olmalıydı ve 
Müslüman olan Selman-ı Farisi’nin, bu işin ayrıntılı olarak planlan­
masında önemli bir rol oynadığı belirtilmektedir.”6™

Hendek Savaşı bu şekilde başarıyla atlatılmıştı. Mekke, bir da­
ha hücum savaşı yapacak gücü asla temin edemeyecekti.

Bu olaydan sonraki önemli olay, Hudeybiye Barışı’dır. Ancak 
onu, “Fetih Suresi" başlığında müstakil bir bölüm olarak ele alma­
yı daha uygun bulduk.669 670 671 Çünkü Hudeybiye’de strateji, bu stratejiye 
muhalif olanlar, sonuçlar çok belirgin bir şekilde aktarılmıştır ve bu 
yüzden siyasi detayları incelemek daha kolay olmuştur.

Hudeybiye’den sonra Mekke’nin fethi gerçekleşmiştir. Hz. Pey- 
gamber’in (s.a.v.) oradaki stratejisi de hem siyaseten faydalı olmuş 
hem de daha sonraki İslam fütuhatına ahlaken örneklik teşkil et­

miştir.

Montgomary Watt diyor ki: “Ebu Süfyan’ın evine sığınanların 
ya da kendi kapılarını kapatanların güvende olacağını söylemekle 
Ebu Süfyan’ın civarını (himaye anlaşmalarını) kabul etmiş oluyor­
du. Bu yolla direnç önemli ölçüde azaltılmıştı.”672

Fetih’ten sonraki Huneyn Muharabesi’nde ise anlatısı Kur’an’a 
da yansıyan bir ilk bozulma yaşanmıştı.



*’ fiîi *'r^ e? *“l rC-^ âü 

<C-âtioj f* . *- j^âS pj 
J>î’5 Srç-jİ^1 ı/*j tİf"^ cA* ^‘-■f^

.^ylSül *'>e CÜAj jji-ÂJl daO^j (J fa^LA 

f-ay jyd> ülj 1CL> je l_fU- CİJi Jjû (j> «ili 4>jîŞ

"Allah birçok yerde, bu arada Huneyn Savaşı’nda gerçekten size 
yardım etmiştir. O gün çokluğunuz sizi böbürlendirmiş, fakat bu­
nun size hiçbir yararı olmamıştı; o yer geniş olmasına rağmen si­
ze dar gelmiş, nihayet geriye çekilmeye başlamıştınız. Bunun üzeri­
ne Allah, peygamberinin ve müminlerin üzerine kendi katından bir 
güven duygusu indirdi, bir de göremediğiniz askerler gönderdi ve 
böylccc inkâr edenlerin cezasını verdi. İşte bu, inkarcıların hak etti­
ği karşılıktır. Artık bunun ardından Allah, dilediğinin de tövbesini 
kabul eder. Allah bağışlayıcıdır, esirgeyicidir.””3

Montgomery Watt, bu bozulmayı şöyle anlatıyor: “Bu tehlikeli 
durumda Muhammed’in kendisi, küçük bir grup Muhacir ve En- 
sar’la dimdik durdu. Bu dalgayı tersine çevirdi ve çok geçmeden, 
düşman tamamen kaçmaya başladı.”673 674 675

673. ct-Tevbe, 9/25-27.
674. Watt, Hi Muhammed Peygamber ve Devlet Adamı, s. 236.
675. cl-Fctih, 48/1.

Tüm bu siyasi ve askeri başarıların sonucu olarak bilindiği üze­
re on sene önce Mekke’yi terk etmek zorunda kalan bu zayıf grup, 
bütün Arap coğrafyasını tek bir yapı altında birleştirmiş oluyordu. 
Bunun üzerine detaylı incelemelerimizi Fetih suresi ve Hudeybiye 
Barış Antlaşması’nı da inceledikten sonra topluca yapacağız.

Fetih Suresi

“Muhakkak ki biz, sana apaçık bir fetih ihsan ettik.”6”



1 laik arasında çokça bilinen bu ayct-i cclilc -sanıldığının aksi­
ne- Mekke’nin Fethi esnasında inmemiştir. Hudeybiye’den hemen 
sonra inmiştir. Sıırc-i cclilc nazil olduğunda, Mekke’nin fethine he­
nüz iki yıla yakın bir zaman vardır. Arka planı biz özetleyelim. Özet­
lediğimiz bu olayın oryantalistler tarafından da kabul edildiğinin bi­
linmesi, gayrimüslim bir muhatap açısından faydalı olabilir. Özetle­
diğim kısmın oryantalist metinlerdeki karşılığına, dipnotlarda ak­
tırdığım metinlerden ulaşabilirsiniz.6’6

Nebi (s.a.v.) Medine'deyken rüyasında, Mekke’de haccettiğini 
görmüştü. Peygamberlerin rüyası vahiy niteliği taşıdığından, Hac 
için yola çıkılmış ve hacca gittikleri için yanlarına silah alınmamış­
tı. Henüz Hendek Savaşı’nın buharı taze olduğu için Mekke müş­
rikleri haccetmelerine mâni oluyordu.

Durum, Kureyş açısından da problemli bir nokta ifade ediyor­
du. Zira silahsız haccetmeye gelmiş bir grubun, Kureyş’in şahsi hu­
sumeti sebebiyle hacdan engellenmesi, diğer Arap kabilelerinde ra­
hatsızlık yaratacaktır. Çünkü Kureyş, Kabe’nin sahibi değil,hizmet­
kâr olma propagandası ile varlığını ikame ediyordu.

Bu yüzden diplomatik görüşmeler başladı. Hz. Osman, elçi ola­
rak Mekke’ye gönderildi. Fakat -asılsız bir şekilde- öldüğü habe­
ri Mûslümanlara ulaştı. Bunun üzerine meşhur Rıdvan Bey’atı ya­
pıldı vc bununla ilgili ayetler nazil oldu. Anlayacağınız üzere, faz­
laca gergin bir atmosfer oluşmuştu. Mekke’den gelen ve anlaşmaya 
varılamayan muhtelif elçilerden sonra müşriklerin son elçisi olarak 
Süheyl geldi. Ancak, oldukça gergin bir süreçten sonra Hudeybi- 
ye Anlaşması’na varılabildi. Anlaşmanın maddelerinden en önem­
li olanları şunlardır:

1. Antlaşmanın süresi on yıldır.

2. Müslümanlar Kâbe’yi bu yıl ziyaret edemeyecekler. Bu zi­
yaret, bir sonraki yıl yapılacaktır. Gelecek yıl ziyarete ge-

W6. Dermenghem, Hz. Muhammed ve Risaleti, ss. 342-348; Montgomary 

Watt, Muhammed Medine'de, ss. 81-84; Bodley, Hazreti Muhammed, 
1.279; Caetani, İdam Tarihi, e.2, s. 532; Rodinson, Muhammed, s.291; 

Hazleton, İlk Müslüman, s. 305; Armstrong, İslam Peygamberinin Biyog­

rafisi Hazreti Muhammed, s. 321.



lenlcr, Mekke’de üç gün kalacak, o zaman içinde müşrikler, 
Mekke dışına çıkacaklar, Müslümanlarla temas kurmaya­
caklardır.

3. Kurcyşlilerdcn biri, Müslüman olarak da olsa, Medine'ye sı­
ğındığı takdirde iade edilecek, ama Medine’den müşrik olup 
Mekke 'ye sığınanlar iade edilmeyecektir.

4. Diğer Anıp kabileleri, dilerlerse Müslümanların tarafına,di­
lerlerse Kurcyşlilcrin safına katılabileceklerdir.

Özellikle 2. vc 3. maddeler, oldukça rahatsız ediciydi. Anlaşma­
nın şartları, Müslümanların aleyhine görünüyordu. Sanki savaşmak- 
sızın yenilmiş gibiydiler. 2. madde zaten üzerinde tartışılan konu­
da müşriklerin diplomatik üstünlüğü gibi görünüyordu. Zira ihra­
ma giren Müslümanlar, hac yapmadan geri döneceklerdi. I lem de 
Kureyş, Arap kabileleri nazarında itibarını koruyarak hac yapılma­
sını engellemiş olacaktı.

Anlaşmanın yazımını, Müslümanlardan Hz. Ali yapıyordu Bes­
meleyi anlaşmanın başına yazmak isterken Mekke'nin elçisi Süheyl, 
"Biz, Rahman nedir, bilmiyoruz.” diyerek itiraz etti vc “Bismi Alla- 
hummc’\vazılması gerektiğini söyledi. Hz. Muhammed (s.a.v.) kâti­
be, öyle yazmasını söyledi.

“Bu, Muhammed Rasûlullah'ın, Süheyl b. Amr’la üzerinde an­
laşmaya varıp sulh oldukları, icabının taraflarca yerine getirilmesi 
kararlaştırılıp imzalandığı maddelerdir...” şeklinde anlaşmayı yaz­
maya başladılar. Ancak Süheyl, anlaşmaya “Allah Rasûlü”yazılma­
sına karşı çıkarak dedi ki:

“Senin Allah Rasûlü olduğunu kabul etsek seninle savaşır 
mıydık?”

Ashabı iyice geren bu durum karşısında Nebi (s.a.v.), “Allah Ra- 
sulü’ ibaresinin silinmesini söyledi.

Hz. Ali, “Ben Allah Rasûlü ifadesini silmem.” dedi.

Bunun üzerine Nebi (s.a.v.) Süheyl’e, “Siz inkâr etseniz de ben 
Allah rasûlüyüm.” diyerek ibarenin olduğu yerin kendisine göste­
rilmesini istedi ve gösterilen yeri sildi. Yerine, Muhammed b. Ab­

dullah yazıldı.



Bo diyaloglar, sahabe arasında, tahmin edilebilir ciddi bir ra­
hatsızlık oluşturdu.

Tıiın bunların üzerine, anlaşmanın 3. maddesi bağlamında 
Mekke elçisi Süheyl'in oğlu Ebu Ccndcl, bir fırsat bularak Mek­
ke’den kaçınış vc Hudeybiye’de anlaşmanın imzalandığı yere gelmiş­
ti. Çok işkence görmüş, el vc ayaklarında zincirler hâlen duruyordu. 
Süheyl, anlaşmanın imzalandığını vc mümin olan oğlunun iadesi­
nin, anlaşmaca gerekli olduğunu söyledi.

Nebi (s.a.v.), Ebu Ccndcl’in istisna edilmesini rica ettiyse 
de Süheyl diretti. Ebu Ccndcl iade edilirken Müslümanlardan 
yalvararak yardım istiyordu. Ancak el kol bağlanmıştı artık. Ebu 
Ccndcl;

“Beni tekrar aynı zulüm ateşlerinin içine mi atacaksınız?"de­
mesine rağmen götürüldü.

Bu sahne, sahabeyi inandmaz bir duygu atmosferinin içine sok­
tu. öfke, üzüntü, hayal kırıklığı vb. karışımı duygular yaşadılar.

Nebi (s.a.v.), Ebu Ccndcl götürülürken ona şöyle tesellide bu­
lundu:

“Ey Ebu Cendel! Biraz daha sabret, katlan! Allah Teâlâ’dan bu­
nun mükâfannı bekle! Hiç şüphesiz yüce Allah sen ve yanında bu­
lunan zayıf, kimsesiz Müslümanlar için bir genişlik ve çıkar yol ya­
ratacaktır. Biz şu kavimle bir barış antlaşması yapmış ve bu yolda 
kendilerine Allah’ın ahdiyle söz vermiş bulunuyoruz. Onlar da bi­
ze Allah'ın ahdiyle söz verdiler. Sözümüze vefasızlık edemeyiz. Zi­
ra verdiğimiz sözde durmamak bize yakışmaz!”6”

Üst üste gelen bu olaylar ve anlaşma şartlarının aleyhte gö­
rünmesinin müminlerde yarattığı ruh hâlini tasvir ettik. Buna gü­
zel bir misal, Hz. Ömer olacaktır. Anlaşmadan sonra huzura gelen 
Ömer (r.a.);

“Sen Allah’ın hak peygamberi değil misin?” diye sordu. Rasûl-i 
Ekrem (s.a.v.) cevapladı:

“Evet, ben Allah’ın peygamberiyim."

677. Ahmed, IV, 325; İbn Hişâm, III, 367.



“Biz Müslümanlar hak, düşmanlarımız olan müşrikler ise batıl 
üzere bulunmuyorlar mı?”

“Evet, öyledir.”

“O hâlde dinimizi küçük düşürmeye niçin meydan veriyoruz?"

“Ey Hattab’ın oğlu! Ben, Allah’ın kulu ve Rasûlüyüm. Allah’ın 
emirlerine aykırı harekette bulunamam. Bu muahede maddelerini 
kabul etmekle de Allah’a isyan etmiş değilim. O, beni hiçbir zaman 
zarara uğratmayacaktır."

“Sen bize, Allah’ın nusret buyuracağını, gidip Kabe’yi hep be­
raber tavaf edeceğimizi vadetmiş değil miydin?”

“Evet, vadetmiştim. Ancak, bu yıl gidip tavaf edeceğimizi söy­
lemiş miydim?"

“Hayır!.."

“O hâlde tekrar ediyorum, sen muhakkak Mekke’ye gidecek ve 
Kabe’n tavaf edeceksin.”678 679

678. Müsncd, 4:330; Müslim, 3:1412.
679. Ravdül-Ünf 6:490; Uyunul-Ettr, 2:119.

Hz. Ömer Fetih suresi ve akabindeki mucizeyi müşahede ettik­
ten sonra, bu sorularını kendisi şöyle yorumlamıştır:

“Ben hiçbir zaman o günkü gibi bir musibete uğramadım. Pey­
gambere hiçbir zaman başvurmadığım bir biçimde başvurmuştum. 
O gün, Rasûlullah’a (s.a.v.) karşı sarf etmiş olduğum sözlerimden 
duyduğum korkudan dolayı, neticenin hayır olmasını ümit ederek 
oruçlar tutmaktan, sadakalar vermekten, namazlar kılmaktan ve kö­
leler azat etmekten geri durmadım.”67’

Nebi (s.a.v.), ihrama girdikleri için sahabeye, “Kalkınız, kurban­
lıklarınızı kesip saçınızı tıraş edin." buyurdu. Bunu üç defa tekrar­
lamasına rağmen, hareketlenen olmadı. Sahabeyi biraz tanıyan bi­
risi için bu, inanılmaz bir durumdur. Böyle bir tavır, onlardan ikinci 
bir örneği olmaksızın sadır olmuştu. Bu, onlardaki ruhsal durumun 
ne derece büyük olduğunu gösteren bir örnektir. İçinde bulunduk­

ları hâl, muhtemelen üzüntü ve hayal kırıklığı içermekteydi. Yirmi



HriANETDKUlJ.ERl-297

ûç yıllık risalct döneminde, bir benzeri daha olmayan yoğun bir ruh 
bili yaşandığını bu örnekten anlayabiliriz.

Sonrasında, incelediğimiz şu ayet nazil olmuştur:

L»cj cJU ı ■ *-*.* 151

"Biz sana, kesinlikle apaçık bir fetih verdik.”6*0

Emile Dermenghem anlatıyor: “Fetih suresinin ilk ayeti indi. 
Hz. Ömer yine de Rasûlullah’a şöyle sordu: 'Gerçekten bizim bu 

yaptığımız anlaşma bir fetih miydi?’ Rasûlullah cevaben, ‘Evet, bu 
bir fetihti.’dedi.”680 681

680. cl-Fetih, 48/1.

681. Dermenghem, Hz. Muhammed ve Risakti, s. 347.

Yaşanan tüm bu olumsuzluklara, beğenilmeyen anlaşma şartla­
rına, anlaşma yazısından “Besmele” ve “Rasûlullah” ifadelerinin si­
linmesine ve müşriklere teslim edilen müminin durumuna rağmen, 
bu anlaşma birçok tekit ifadesi ile apaçık bir fetih olarak ifade edi­
liyordu. Anlaşmanın sonucu, görünürdeki olumsuzluklara rağmen 
oldukça olumlu neticelenmiştir:

1. Mekke, İslam’ı, hukuki zeminde tanımaya başlamıştır.

2. Mekke ile anlaşmazlık yaşamak istemedikleri için İslam da­
vetinden uzak duran diğer Arap kabileleri, bu daveti dinle­
meye başlamışlardır.

3. Oluşan barış ortamı, İslam’ın, fikrini anlatabileceği bir ze­
min oluşturmuştur. Bu barış ortamında İslam daveti, Sasani 
ve Bizans krallarına varana kadar tüm coğrafyaya gerek da- 
vctçilerle gerekse mektuplarla ulaştırılmıştır.

4. Hayber’in fethini sağlamıştır. Zira Mekke ve Hayber, güçlü 
olmaları hasebiyle biri ile savaş yapılırken diğerinden korku­
luyordu. Mekke ile anlaşmaya varılınca Hayber, ilk taşkınlı­
ğında fethedilmiştir.

5. Müslümanlar, iki yıl önce Mekke’ye, hac için bile giremez­
ken iki yıl sonra Mekke, savaş olmaksızın sadece ordu gü­
cünün büyüklüğü ve ihtişamı ile fethedilebilir hâle gelmiş­
tir. işte apaçık fetih budur.



6. Ebu Cendcl'e söyledikleri de mucizevi bir şekilde gerçekleş­
miştir. Zira kaçan Müslümanların Medine’ye sığınması an­
laşmaya uygun olmadığı için Mekke'den kaçanlar, yol üze­
rinde bir güzergâhta toplanmış vc Mekke kervanlarına sal­
dırmaya başlamıştır. Bunun üzerine çokça ekonomik sıkıntı 
yaşayan Mekkeliler, anlaşmanın bu maddesini, kendileri fes­
hetmişlerdir.

Nebi (s.a.v.), tüm bu sonuçlan nasıl tahmin edebilmiştir? Ora­
da itiraz eden ve anlaşmayı aleyhte bulan tüm sahabiler, neden tah­
min edememiştir? Hatta itirazı nakledilen Hz. Ömer, Nebi (s.a.v.) 
orta hâili bir tüccarken elçilik yapıyor, devlet işleri ile ilgileniyordu. 
O, İslam imparatorluğu'nun tüm devlet düzenini kurmuş ve Sasa- 
ni devletine son vermiş bir şahıstır. Hz. Ömer'in devlet işlerinde­
ki maharetini takdir etmek için Müslüman olmak dahi gerekmez.

Reinhart Dozy Hz. Ömer hakkında: “Öngörülü bir kişiydi. He­
men karar verirdi. Dirençli, cesur ve sertti.”682 der.

682. Dozy, İi/am Tarihi, s. 35.

683. Elbette bu cümleye bütün hâlinde katılmak mümkün değildir. Bu cüm­
leyi. sadece Hz Ömer’in siyasi ferasetini ikrar bağlamında buraya aldık. 

Aksi hâlde, gayrimüslim nazarı ile vahiy olmadığı düşünülse dahi fikrin 

kökeni, o fikre uygun insanlar yetiştirilmesi -ki Hz. Ömer de bu insan­

lar içindedir- tamamı Hz. Muhamnıcd'c (s.a.v.) ait başarılardır.

684. Irving, Muhammed'in Halejlrrinin Hayatları, s. 215.

Washington Irving diyor ki: “Hilafet dönemi, Ömer’in, büyük 
bir akıl, katı bir bütünlük ve keskin bir adalet gücü taşıyan bir adam 
olduğunu göstermiştir. O, herkesten daha fazla, İslam İmparatorlu­
ğu’nun kurucusudur.”6-’684

Ayrıca Hz. Muhammed (s.a.v.), normalde böyle durumlarda 
istişareye oldukça önem verirdi. Burada ise vahiy söz konusu oldu­
ğu için istişare kabul görmemiştir. Örneğin, Bedir Savaşında, savaş 
alanı yeri istişare ile tercih edilmişti.

Reinhart Dozy diyor ki: “O arada bir Medineli 'Ey Peygam­
ber, bu konuda bir vahiy mi var, yoksa kendi başına mı hareket edi­
yorsun?’dedi. Muhammed,‘Kendi başıma hareket ediyorum.’de­
di. Medineli dedi ki: ‘Öyleyse mevzilenmemiz iyi değil. İlerlemeli-



rint ordugâhımızı son kuyunun yanına kurmalıyız ki düşman su­
sul lalsın.' Muhammed hu düşünceyi onayladı vc söylenilenin ya- 
plnıasını istedi.’*5'

İşte kırk yaşma kadar devlet işlerinin yanına dahi yaklaşmamış 
elin Nebi (s.a.v.)!.. O'nıtıı tahmin edebildiğini ne sahabeden ne de 
Mekkelilcrden bir kişi bile tahmin edememiştir. Oysa devlet işle­
rinde ondan daha tecrübeli düzinelerce insan vardır. Ayct-i edile­
nin keskin, şüphesiz vc vurgulu ifadesi dikkat çekicidir.

l>eu cU laJcı» lal

‘İnnc'nin tekidi,“Leke"deki lam'ın tekidi,"fethan mubina’ifa- 
desindc hem fethin tekrarı hem de mubin (apaçık) ifadesinin tekidi 
Jc... Yani dört tekit (vurgu) ile... Edebî kaliteden feragat edip vur­
gulan yansıtmak isteyen bir tercüme ile ayetin meali şöyle verilebilir:

‘Muhakkak, kuşkusuz, hiç şüphe yok ki biz sana apaçık bir fe­
tihlerdik.”

Bodley diyor ki: “Doğrusunu söylemek lazımsa, bu muahede 
HzMuhammed’in diplomasi şaheserlerinden biriydi.”6S‘

ö>. Dozy, İdam Tarihi, s. 62.
1ft Bodley, Hazreti Muhammed, s. 281.
Ö7. Watt, Hz Muhammed Peygamber ve Devlet Adamı, s. 231.
®î. Caetani, İdam Tarihi, c. 2, s. 540.

Montgomery Watt diyor ki: “Hudeybiyc Anlaşmast'ndan son­
da bir buçuk yıl içinde, Müslümanların gücü hızla arttı.”687

Leone Caetani şöyle diyor: “Bu mütareke esnasında İslamiyet’e 

dahil olanların miktarı, Hudcybiye'den evvel Müslüman olanların 
toplamından fazladır. İslamiyet, Arap kabileleri arasında her tarafta 

Etişar etmeye (yayılmaya) başlamıştı. Hudeybiyc'de Muhammed’in 
yunada, bin dört yüz kişi vardı. İki sene sonra Mekke’nin fethine, 

on bin kişiyle yürüyordu.”6”

Lesley Hazleton diyor ki: “Eğer savaş bir aldatmacaysa, bir yö- 
tûjde barış da öyledir. Kendi adamlarını silahsızlandırarak umreye 
götürmesi, Mekkelileri de etkileyerek silahsızlanmalarını sağlamış­
tır. Klasik bir sıfır kazanç oyununa verilecek her türlü taviz, kendi-



ne yarayacak olsa hile Mekkclilcri.tek çözüm ihtimalinin taviz ver­
mek olduğuna inanmaya zorlamıştı. Carl von Ciausewitz’in,'Savaş 
siyasetin başka araçlarla devamıdır.’ özlü cümlesinden tam on bir 
asır önce Hz. Muhammed, bunun tam tersini sergilemiş, savaşla el­
de edilemeyen kazanından barışla elde etmiştir. O silahsız karşılaş­
ma sayesinde, Mekke onunla uzlaşmak zorunda kaldı. Herkesin gö­
zü önünde bütün Arabistan’a, atalarının geleneklerine, Mekkelilcr- 
den daha sadık olduklarım göstermesine yaradı Bundan daha iyisi­
ni ne Gandi nede Makyavel yapabilirdi. Hazrct-i Muhammed sa­
vuş kurallarını alt üst etmiş, bariz zayıflığını güce dönüştürmüştür. 
Yedinci yüzyılda da yirmi bilinci yüzyılda da kendisini, savaş pey­
gamberi veya barış peygamberi terimleriyle sınıflandırma girişimle­
rini boşa çıkarmıştır Bu, biri ya da diğeri meselesi değildi. Karmaşık 
bir insan, rarihe devasa bir kişilik kazıyor; vizyonu, görünüşte bağ­
daşmaz denilen karşıtlıkların ötesine geçiyordu."WN

Bizce bu olay, Hz. Muhammcd'dcn (s.a.v.) daha uzun süre si­
yaset ve diplomasi ile uğraşmış sahabilerin ve müşriklerin hepsinin 
Müslümanların aleyhine zannetmesine rağmen böyle çıkması ile, 
bir mucize delilidir. Zira bu, Hz. Muhammed’in (s.a.v.) şahsi duru­
mu ile değil vahiy ile açıklanabilir. Ayrıca normal koşullarda O, is- 
rişareve önem verirdi Bununla ilgili örnekleri zikrettik. Burada ise 
nenıdej'se tüm sahabe efendilerimiz muhalefet etmesine rağmen, 
vahye işaret etmiş, istişare etmemiştir. Gerçekten de herkes yanıl­
mış ve vahiy doğru çıkmıştı.

Ancak yine de fetanet delillerinde ele aldık. Böylesi bir siya­
si dehanın başarılarının,en azından halüsinasyonlara ya da epilepsi 
nöbetlerine bağlanamayacağı açıktır.

BİREYLER VETOPLUM

İslam'ın ilk dönemindeki toplumsal değişimin, siyasi bir güç 
kullanılarak değil, bireylerin değişimi sayesinde sağlandığını söyle­
miştik. Peki, bu nasıl başarıldı?

689 Hazleton, Ills Müslüman. s. 305.



a) Bireyleri Etkileme

Annemarie Schimmel diyor ki: “İsveçli Luthcryan PsikoposTor 
Andrae,eserinde Peygamber’! tebcil için yazdığı şu ifadede gerçek­
ten haklıdır; Muhammed'in gerçekten kalpleri kazanma sanatına, 
eşine az rastlanır ölçüde vâkıf bulunduğunu kabul etmemiz için tüm 
nedenlere sahibiz.’’6*'

Hz.Muhammed’in (s.a.v.) sahabesindeki değişim,oldukça meş­
hurdur. “Kaynaklarımızın Güvenilirliği" kısmının “SahabeninTarihi 
Kaynaklığı"alt başlığında bununla ilgili çokça örnek naklettik. İlgi­
li bölüme müracaat edilebilir. Burada, farklı örnekler üzerinde du­
racağız. Müslüman değilken Hz. Muhammcd'e (s.a.v.) daha mute­
dil direnç gösteren örneklerden ziyade, en azdı bir kısım düşmanın 
geldiği hâli zikredeceğiz.

Önceki sayfalarda, Hz. Peygamber in (s.a.v.), amcası Hz. Ham- 
za'ya müsle (zulüm) yapan Vahşfyi affettiğinden bahsetmiştik

Washington Irving diyor ki: “Vahşi, Muhammed tarafından af­
fedildiğinden beri heyecanlı bir Müslüman olmuştu.”6’1

Zaten affetmek, O’nun insan kazanma yöntemleri içerisinde en 
önemlilerinden birisiydi. İleride Mekke'nin fethi gibi başkaca ör­

nekler de gelecektir.

Montgomery diyor ki: “(Hendek savaşından sonra) Ebu Süf­
lin, harcadığı çabalar sebebiyle tükenmiş gibi görünür vc geri çeki­
lerek gençlerin yönetimin dizginlerini almasına izin verir.

Hudcybiye seferine kadar iktidar, esas olarak Safvan b. Umey- 
ye, Süheyl b. Amr ve Ebu Cehil’in oğlu Ikrime’den oluşan üç ki­
şilik bir grubun elindeymiş gibi görünür, üçü de Mahzum Kabi- 
lesi'ndendir.

Safvan, Bedirden sonraki yıllarda, Ebu Süfyan’ın rakiplerinden 
en ünlüsüydü. Ama İlerime, bazı konularda onun görüşlerine şid­

detle karşı çıkıyordu.”6’2

690. Schimmel, Hz Muhammed, s. 35.
691 Irving, Muhammed'in Haleflerinin Hayattan, s. 25.

692. Watt, Hz Muhammed Peygamber ve Devlet Adamı, s. 224.



Bu üç Mekke liderinin sonraki durumlarını okuduğumuzda §a- 

şınnz:

Montgomery Watt diyor ki: 'Mekke’nin sadakatinin esas ola 

rak Süheyl b. Anır6*’ israfından sağlandığını öğrenmek daha şaşır­

tıcıdır. Hepsinden daha ilginç olanı, Ebu Cchil’in oğlu İkrime'nin 
oğludur. İlk başta Hz. Muhammed tarafından cezalandırılan,ardın­

dan atfedilen tkrimc, adanmış bir Müslüman hâline geldi. Ve birçok 

önemli askeri ve idari konuma getirildi. İslam için gösterdiği azmin 

ne derece güçlü olduğu, ona atfedilen şu sözlerden anlaşılmaktadır: 

'Seninle savaşmak için harcadığım paranın daha fazlasını Allah yo­

lunda harcayacağım. Lat ve Uzza için kendimi tehlikeye attım; Al* 

lah için onu tehlikeye atmaktan mı kaçınacağım.' Bu sözlerine uy* 

gun olarak Suriye'deki savaşların birinde şehit olarak can verdi."*’4

Aslında Süheyl'in durumu da İkrime'den farklı olmamıştır.

“Süheyl geç mûslüman olmanın üzüntüsünü hisseder, daha faz­

la ibadet etmeye çalışır, Kuran dinlerken ağlardı. Onun mevziîden*^ 

Kuran öğrenmesini ayıplayan Mekke'nin ileri gelenlerine, kendileri­

ni helik eden şeyin bu gururları olduğunu söylerdi. Yermük Savaşı n- 

da Kurdûs denilen büyük bir atlı birliğin kumandanlığım yapan Sü­
heyl ailesiyle birlikte Hz. Ömer'in hilâfeti döneminde cihada iştirak 

etmek üzere Suriye taraflarına gitti vc aile fertleri orada vefat etti."**

Ebu Süfyan dâhil, Mekke’ye önderlik edip İslam’a muhalefet 

eden dört kişinin tamamı Müslüman olmuştur. Bunlardan İlerime 

ve Süheyl üstte aktardığımız gibi şehit olmuş; Ebu Süfyan, yetmiş 

yaşında katıldığı Suriye'nin kapılarını açan Yermük Savaşında bir 

gözünü kaybetmiştir.6^ Sahran da pek çok savaşa katılmıştır.

693 Bu ut, Hudeyhişt Atılış ması nda Mekke müşriklerinin elçisidir. Tavırlın 

hakkında, ileride Hudeybiyc ile ilgili uzunca bir açıklama gelecektir. Ancak 

en azından bunda kısaca anlaşılması açısından şöyle diyebiliriz; o, oğluna, 
M udunun olduğu için eziyet eden ve anlaşma esnasında Hz. Muhammedi 

(sa.v.) hakaret sayılabilecek pek çok davranışta bulunan bir şahıstı.
694. Watt, //z. Mubammrd Peygambrr vt Dnıkt idilini, s. 239.

695. Arapolmıyanhr.

696. hups/Zislanıansikloped i . ır/suhcyl-b-amrsi.org
697. hfip$y/iıUm ansiklopedi si.org.tr/ebu-sufyan

si.org
si.org.tr/ebu-sufyan


Armstrong diyor ki: “Birkaç yıl içinde Mekke'deki putperestlik, 
neredeyse tamamen öldü. Mekke'nin fethinden sonra îkrimc ve Sü­
heyl gibi Muhammed’in en kararlı düşmanlarından bazıları, ateşli 
ve sadık Müslümanlar oldular."''"

“Samimiyet Delilleri" bölümümüzün “Mükellefiyetler" alt baş­
lısında, eski dönemde yaşayan Arapların içkiye düşkünlükleri ile il­
gili çokça nakilde bulunmuştuk. Burada bunları tekrarlamayacağız. 
Bu yasağın başarı düzeyi dahi onun, insanları etkilemekteki ve bir 
fikre inandırmaktaki maharetini göstermeye kâfi gelecektir. Aşağı­
daki örnek, bu konuya delil olacağı gibi “Sahabenin Tarihî Kaynak­
lığı’bölümünde, onların ayetlere itaatlerini aktardığımız konuya da 
dahil edilebilirdi.

Emile Dermenghem diy'or ki: “Enes b. Malik bazı Müslüman­
larla birlikte içki içilen bir yerde duruyordu. Enes, EbuTalha, Ubey 
b. Ka'b ve Ebu Ubeyde'ye hurma şarabı ikram ederken onlara, ib­
rikten kaselerine şarap dolduruyordu. Tam o sırada, kapının önün­
den, içkinin haram olduğunu ilan eden tellallar geçti. Ebu Talha, 
Hz. Peygamber’in bu gönderdiği emri işittiği anda, bardağı ağzına 
götüreceği sırada, dudaklarına çok yakın olduğu hâlde geriye çevir­
di ve yeğeni Enes’e, ‘Hadi Enes, kalk ve bu şarapları dök!' dedi. O 
anda evdekiler, evde bulunan bütün şarap küplerini döküp tulum- 
lan delirdiler ve sokağa attılar. Adeta Medine sokakları şarap ak­
maya başladı."6”

Bodley diyor ki: “İslamiyet nereye giderse, içki içmek ortadan 

kalkıp kaybolur. Birleşik Amerika ile diğer memleketlerin kanunlar 
re maddi cezalarla yapmaya çalıştıkları şeyi, Hz. Muhammed, bir 
günah ilan ederek lağvetti”7110

Bu yasağın Amerika’da başarılı olmadığını söylemek gerekecek­
tir. Kısa bir internet taraması ile dahi, dönem hakkında bilgi alına­
bilir. ABD'de uygulanan yasak, sadece kaçak içki satışının artması­
na, mafyanın büyümesine, suç oranı ve işsizliğin artmasına sebebi-

Ş9S. Armstrong, İslam Peygamberinin Biyografisi Hazreti Muhammed, s. 359.

699. Dermenghem, Hz. Muhammed ve Risaleti, s. 240.
ÎDO. Bodley, Hazreti Muhammed, s. 105.



yet verdi. 1920-1933 yılları arasında uygulanan yasak, on üç yd son­
ra kaldırıldı.

Çünkü gönüllere hitap eden bir mesajla ahlakileşmeyen hukuki 
yasaklar sadece kaçak kullanımları artırır. Yukarıda aktardığımız gj. 
bi bir fikir yoksa vc ruhları kendisine bağlayamıyorsa, yasaklar hiç­
bir zaman yeterli olmaz. Hukuki normlar, sadece yakalandacağını- 
zı düşündüğünüz duruma hitap eden soğuk bir yasaklar ve emir­
ler zincirinden ibaret kalır. Oysa Nebi’nin (s.a.v.), Hicret’ten son­
ra yaklaşık. 4. yılda içkiyi haram kıldığı düşünülürse hepi topu 6-7 
yıl içki yasağını kendisi uygulamıştır. Onun 6-7 yıllık uygulaması 
1.400 yılı etkilemiştir. ABD’nin 13 yıllık uygulaması neden aynı et­
kiyi oluşturmamıştır?

Oysa önceki Arap toplumunun içki ile bağı çok güçlüdür. Şiir­
leri bununla doludur. Bunları aktarmıştık. O gün sıcak iklimde ya­
şayan bu kişiler, “çay, ayran, kola, çeşit çeşit meyve suları, kahve çe­
şitleri” vb. içerek şarabı terk etmiyorlar. Muhtemelen kolay ulaşıla­
bilir iki içecek var; su ve şarap. İslam’ın bu emrinin nefislere zor gel­
mesi o kadar doğaldır ki. Ebu Talha’nın yukarıda anlattığımız tav- 
n ve sahabeden nakledilen buna benzer çokça rivayet, inanılmaz bir 
değişimi gözler önüne sermektedir.

î’câz bağlamına çekecek olursak... “Buyurun, belagatlı üslup­
la bir eser ve öğreti ortaya koyun, bir kitap yazın! Eseriniz sayesin­
de bu toplum, sizin öğretinizle sigara içmeyi gönüllü bir şekilde bı­
raksın. Hem bununla memlekete de fayda vermiş olursunuz.” 1‘câz, 
eğer aciz bırakmak demekse, Kur’an bu başarısı ile muhaliflerini 
aciz bırakmıyor mu?

Philip Hitti diyor ki: “Pek ehemmiyetli, ciddi veya önemsiz gün­
lük meselelerde, onun tavır, davranış ve tutumu, günümüzde bile 
milyonlarca insanın en ince teferruata kadar takip ve taklit ettiği ka­
ideler külliyesi teşkil eder. Dünyada hiçbir millet tarafından, ondan 
gayrı hiç kimse, onun kadar kâmil bir insan kabul edilmemiş, o de­
rece hassas bir ölçüde taklit edilmeye layık görülmemiştir.”70'

701. Hitti, Ayarı ve Kültürel İslam Tarihi, s. 170.



emanet delilleri-sos

b) Soyla Övünme

"Samimiyet Delilleri” bölümümüzün “Atalar Kültü” alt başlı­
ğında, o dönemin Araplarımn, soylarıyla ne derece övündüklerini 
ve buna muhalefetin, siyaseten intihar gibi bir anlama geldiğini gös- 
termiştik.Toplumun bu bağlamda bir tasvirini yapmıştık. On sözde 
belirttiğimiz üzere; eseri uzatmamak bağlamında orada verdiğimiz 
bilgileri ve yaptığımız nakilleri, burada tekrar etmeyeceğiz. Anlattı­
ğımız hususları hatırlamayanların, o bölümü tekrar okumasını rica 
ediyoruz. O sayfalan hiç okumayıp bu satırları okuyan varsa, eseri­
mizin bu şekilde anlaşılmayacağını, dolayısıyla boş yere vakit kay­
betmemesini tavsiye ediyoruz.

Arapların, atalar kültü ve soy ile övünmeleri, aslında yukarıda 
aktardığımız tabloyu hem besleyen hem de o tablodan beslenen bir 
durum arz ediyordu. Hz. Muhammed (s.a.v.), bireysel bazda, öğre­
tinin temel içerikleri ve dinamikleri ile bu durumla mücadele ede­
rek hem ahlaki bir devrim sağlamış hem de -yukarıda aktardığımız 
gibi- bu ahlaki devrimin siyasi meyvelerini almıştır.

Bu başarının halüsinasyon ya da epilepsi nöbetleri ile açıklana- 
mayacağı açıktır.

e) Fetihlerin Ruhu

Ahlaki açıdan soy sop ile övünmeyi bırakan bu toplumun kar­
deşliği önünde engel kalmamıştı. Onlar, çok kısa zamanda sıcak ve 
samimi kardeşler olmuşlardı. Bu yeni inanç onlara bir ruh üflemişti.

T. W. Arnold, eserinde, İslam öğretisini özetledikten sonra di­
yor ki: “Muhammed’e sahip çıkanları birbirine raptederek, böylesi- 
ne yılmaz bir fetih lokomotifi meydana getiren bu inançtı. Onla­
ra askerî itaat ve disiplin ruhu ilham etmesinin yanı sıra, başka hiç­
bir sistemde emsaline ya da fazlasına rastlanamaz derecede ölüm­
den korkmayı zül sayan bir anlayışı veren yine bu inançtı. Müslü­
manlar arasında hâlâ bir dereceye kadar faal durumda olan bu an­
layış, karakterin bel kemiğini, irade kuvvetini ve sarsılmaz azmini



oluşturmaktadır. Bunların şanı sıra, cn acı felaketler karşısında bile 
şikâvet etmeksizin gösterilen sabır ve teslimiyet, bu inanca candan 
bağlı olanları tavsif etmekte ve bezemektedir. ”!w

Bu inanç,siyasetin ahlakını değil,ahlakın siyasetini ikamet ede­
cektir. Sahabe döneminde, İslam fütuhatında müşahede edilen ve 
aşağıda aktaracaklarımız bunun yansımalarıdır.

Bu bağlamda Nebi’nin (s.a.v.) dünyaya karşı bu tavrını gösteren 
çok fazla örneği “Samimiyet Delillcri'bölümünde “Kişisel Menfaat' 
alt başlığında aktardığımızı hatırlatalım. Hakeza, sahabenin bu yön­
deki tavırları ile ilgili pek çok örneği, “Kaynaklarımızın Güvenilir­
liği" bölümünde “Sahabenin Tarihî Kaynaklığı" alt başlığında akta­
rıldığını belirtelim. Sahabenin bu tavrının, Nebiyi (s.a.v.) örnek al­
mak olduğunu söyleyelim. Hatırlanması açısından, kısa birkaç ör­
neği,önceki aktardıklarımızı tekrar etmeyecek şekilde nakledeceğiz:

Hz. Muhammed (s.a.v.) buyurmuştur ki: “Ben sadece bir kulum. 
Kölenin vediği gibi yer, kölenin oturduğu gibi otururum.”702 703 704

702. Arnold, lılamin Tebliğ Tarihi, s. 529.

703. Buhari,“Et’imc", 13.

704. Lewis, İı/am'tn Siyatal Söylemi, s. 48.

Bu elbette herkesi şaşırtacak bir şekilde sahabesi ve sonrakiler 
tarafından devam ettirildi. Dünyayı fethedenler, davranışları ile dün­
yaya ahlak öğretiyorlardı. İnsanların, kralların köleleri olmadıklarını, 
kralların da insan olduğunu, dünya müşahede ediyordu.

Bernard Lewis Hristiyan âleminde kullanılan “taht” kelimesi 
ile İslam coğrafyasındaki “şerir” kelimelerini kıyaslayarak şöyle bir 
çıkarsamada bulunur: “Şerir, oturmak ya da uzanmak için hazırlan­
mış ve bir meclisteki saygı gösterilen kimselere tahsis edilmiş yer 
anlamına gelmekteydi. (Oysa taht, yüksekte bir anlam ifade ediyor.) 
Hristiyan ve İslam âlimleri arasındaki bu tezat bile Müslüman dün­
yasındaki iktidar ilişkilerinin algılanmasının, Hristiyanhk âlemin­
deki gibi dikey değil, yatay terimlerle olduğunu göstermektedir. İs­
lam toplumu, ilke olarak daima, uygulamada ise zaman zaman bir 
ölçeğe kadar insanlar arasında düzey farklılığını (hiyerarşiyi) ve ay­
rıcalıkları reddeden bir toplumdu.”’M

stra.cn


Karen Armstrong Hz. Ebubckir’in halife seçildiğindeki ilk ko­
nuşmasını şöyle nakletmektedir: “Bu yetki bana verildi. Ama ara­
nızdaki en iyisi, ben değilim. Eğer doğru hareket edersem bana yar­
dım edin. Yanlış hareket edersem düzeltin. Sadakatte dürüstlük vc 
doğruluk, ihanetteyse yalan vardır. Aranızdan zayıf olanlar, ben Al­
lah'ın izniyle hakkını savunana kadar gözümde güçlü olsun. Ara­
nızda güçlü olanlar, ben hakkı ondan alana kadar gözümde zayıf ol­
sun. Halk içinde ahlaksızlık yayılırsa, Allah onları felaketle cezalan­
dırır. Ben, Allah a ve elçisine itaat ettiğim sürece, bana boyun eğin. 
Ve ben onlara itaatsizlik edersem, siz de bana itaatsizlik edin. Kal­
kın ve dua edin, Allah hepimizi korusun.”’05

Dikkat edin, bunları söyleyen kişi, yeni seçilmiş bir yöneticidir.

Şu satırları, yaygın siyasi konuşmalarla karşılaştırarak okuma­
ya çalışırsak acayip noktalara varacağımız malumdur... Girişteki te­
vazu ve çıkıştaki “Bana sadece şöyle olursam itaat edin!" hususunu 
düşünecek olsak “Ben de insanım, Allah’a itaatten çıkabilirim.” ih­
timalinin sürekli göz önünde tutulması, ancak inandığı davaya za­
rar vermemesi için “Ben ilkelerimizden, fikrimizden saparsam sa­
kın bana itaat etmeyin!” uyarısı... Bu insanlar hangi eğitimle böyle 
tice karakterlere dönüştüler?..

Washington Irving diyor ki: “Ebubekir'in hükmü altında bulu­
nan her yerdeki tebaası yas tutmuştur. Gerçekte de kendisi için yas 
[utulmasını hak etmişti. Çünkü o, mükemmel bir yönetici adil, ılım­
lı, soğukkanlı, sade ve ön yargısız birisiydi.”706

ÎÖ5. Armstrong, İslam Peygamberinin Biyografisi Hazreti Muhammed, s. 377;

Washington Irving, Muhammed 'in Haleflerinin Hayatları,$. 20.
M Washington Irving, Muhammed'in Haleflerinin Hayatları, s. 82.

Ondan sonra Hz. Ömer hilafete gelmiştir.

Washington Irving Hz. Ömer hakkında diyor ki; “(O), Pey­

gamberin fikirlerini teyit etmiş ve daha ileri taşımış, kısa süren hi­
lafet döneminde Ebubekir e tavsiyeleriyle destek olmuş ve İslam fe­

tihleri sonucu hızla genişleyen sınırlarda, kanunlarının katı bir şe­
kilde uygulanması için ferasetli düzenlemeler getirmiştir. Ordula­
rın başında ve en uzak savaş meydanında bile en gözde komutanlar



JOS-PEYCAMIlERlJftlNlSIWII

üzerindeki katı disiplini, olağan dışı idare kapasitesiyle ilgili önem­
li bir kanıt niteliğindedir.

Alışkanlıklarının basitliğinde ve tüm ihtişam ve şatafata karşı 
ikrahında, Peygamber'! ve Ebubekir’i örnek aldı. Aynı davranış ve 
uygulamaları, sürekli olarak yazdığı mektuplarla komutanlarından 
da bekledi.'Yemek ve giysilerdeki lüksten kaçının! Halkınızın basit 
aletlerini koruyun ki Allah da size zaferler nasip etsin. Bunları terk 
ederseniz, o da size verdiklerini geri alacaktır.’ diyordu. Onu, subay- 
lannın tüm gösteriş merakı ve şatafata kapılmalarını cezalandırma­
da bu kadar katı yapan, izlediği bu siyasetin doğru olduğuna olan 
güçlü inancı olmuştur."™7

O, bu davranışları sadece yöneticilerine emretmiyor kendisi de 
buna riayet ediyordu.

Washington Irving bu hususta şunları söylemektedir; “(Sasa- 
ni soylusu ve evalct valisi Hürmüzan yakalanıp Medine’ye gönde­
rildiğinde) kendisine bir esir gibi davranılmadı. Şehre yaklaştığın­
da durdu. Pahalı kıyafetlerini giyip mücevherlerle işlenmiş kemeri­
ni ve kraliyet tacını takarak şehrin kapısından giriş yaptı. Şehir sa­
kinleri, daha önce hiç görmedikleri bu şatafat ve görkeme şaşkın­
lıkla bakıyorlardı.

Ömer erinde değildi camiye gitmişti. Geri geldiğinde ‘İşte bu, 
müminlerin cmîridir.’diye Hürmüzan’a fısıldadılar.

‘Arapların kralı bu mu?’diye sordu şaşkına dönen satrap.™8

‘Ve bu da onun günlük giysisi mi?’

'Evet, öyle.’

'Bu şekilde, muhafızları yanında olmadan mı uyuyor?’

‘Evet, buraya yalnız başına gelir ve yine yalnız döner. Dilediği 
yerde uzanıp uyur.’

'Peki memurları, elçileri, hizmetçileri olmadan adalet dağıtıp iş­
lerini yürütebiliyor mu?’

707. Irving, MiihammriTin Haleflerinin Hayatları, 215.

708. Satrap, Preslerde valiye verilen isimdir.



’Evet, yapıyor.’ diye cevapladılar."709 710 711

M Irving, Muhammed’in Haleflerinin Hayatları, s. 199.

710. Ebu Davud, Edep, 166.
711. Hitti, Siyasi ve Kültürel İslam Tarihi, s. 232.

712. Irving, Muhammed’in Haleflerinin Hayatları, s. 81.
713. Irving,Muhammed’in Haleflerinin Hayatları, s. 83.

Çünkü o Nebevi terbiyeden geçmişti. Ahlakı, Hz. Muham- 
nıed'in (s.a.v.) şu sözüne benzer öğretilerle yoğurulmuştu:

“İnsanların ayakta durarak,önünde el pençe divan durmaların­
dan hoşlanan kimse, ceben nemdeki yerine hazırlansın.”7”1

Hitti diyor ki: “Medine’de bulunan Halife Ömer’e sevinçli haber 
(yani Şam topraklarının fethi, fethi gerçekleştiren komutan tarafından) 
şu kelimelerle bildirilmiştir; ‘Tavsif ve tarifini yapmaktan çekindiğim 
bir şehri fethettim. Şu kadarım söylemek kâfidir kİ, burada 4.000 ha­
mamıyla birlikte 4.000 köşk, cizye vergisi ödeyen 40.000 Yahudi ve 
hükümdarlar için kurulu 400 misafırhane/ikametgâh ele geçirdim.’

Halife, ordu kumandanının gönderdiği haberciyi ekmek ve hur­
ma ile ağırladı ve Mescidi Nebevi’de sade, fakat asil bir şükür na­
mazı eda etti.”7”

Aslında o, bu konuda da Hz. Muhammed’in (s.a.v.) sünnetine 
tabi oluyordu. Hz. Muhammed’i (s.a.v.), başka bölgelerden gelen ki­
şilerin tanıyamaması,“Muhammed hanginiz?”diye sorması malum­
dur. Çünkü O, etrafındakilerden farklı giyinmiyor ve normal dav­
ranışlar sergiliyordu.

Washington Irving diyor ki: “Ömer, makam ve itibar hevesli­

si birisi değildi.””2

Washington Irving bir başka yerde, Hz. Ömer’i tanıtırken şun- 
lan kaydediyor: “İşlerin idaresinde, dürüstlüğü ve adaleti herkesçe bi­
liniyordu. Özel hayatında, sadeliği ve dünyanın aldatıcı ihtişamından 
uzak duruşuyla tanınırdı. Su onun tek içeceğiydi. Yemeği ise birkaç 
hurma ve birkaç arpa ekmeği ve tuzdu. Ama kıtlık dönemlerinde, 
tuz bile lüks olarak kabul edilirdi. Onun katı dindarlığı ve özverisiy­
le görünüşündeki basitliği ve neredeyse fakirlik olarak nitelendirile­
bilecek hâli, İslam'ın ilk günlerinde, saygıyla karşılanırdı.”713



Hz. Ömer döneminde İslam topraklarının hacmi, neredeyse İs­
kender’in yönettiği coğrafya genişliğine ulaşmıştır. Peki, onu hu şekil­
de yaşamaya yönelten vc onu tüm dünya krallarından ayıran his neydi?

O hissin tezahürü, Hitti'nin verdiği şu örnekte ne de güzel gö­
rünmektedir.

Philip Hitti diyor ki: “Bir zalime karşı öfkeli bulunduğu bir sı­
rada, yardımını talep etmek üzere kendisine müracaat eden bir be­
deviyi birkaç kamçı darbesiyle kamçılayan halife, kısa zamanda, bu 
yaptığına pişman olmuş ve bedeviye dönerek aynı sayıda kendisini 
kamçılamasını istemiştir. Bedevinin, onun bu isteğini yerine getir­
meyi reddetmesi üzerine, Halife Ömer kendi kendine şunları mı- 

nldanarak evine gitmiştir:

’Ey Hattab’ın oğlu! Sen, aciz bir kimseyken Allah seni yücelt­
ti. Sapıktın, Allah sana hidayet verdi. Zayıftın, Allah sana kuvvet vc 
kudret verdi. Sonra milletini idareye seni sebep kıldı. Onlardan bi­
ri sana yardım talep etmek için geldiğinde, sen onu kamçıladın, öy­
le mi? Allah’ın huzuruna çıkıp durduğunda Rabbine ne cevap ve­
receksin?”^*

Bu ruh, fetihlerin ruhu olmuştur. Fetihlerde ahlak ve hukukun 
korunmasının teminatı olmuştur.714 715 Aşağıdaki örneklerde görece­
ğiniz üzere, bu ruh bireysel değil, toplumsal bir mahiyet arz etmiş­
tir. Çünkü o, toplumsal bir eğitimin sonucuydu.

714. Hini, Siyasi ve Kültürel İslam Tarihi, s. 249.

715. Bu husus, ileride “Fetihlerde Hukuk vc Ahlak" isminde müstakil bir bö­
lümde incelenecektir.

Philip Hitti: “Aşağıda, CyTus’un gönderdiği elçilerin ağzından 
nakledilen sözler, Müslümanlar tarafından, o sırada zihinlerde bı­
rakılan intibaları hülasa eder mahiyettedir:

’Öyle kimselerle karşılaştık ki, bunların her biri tarafindan 
ölüm, hayattan üstün tutuluyor; alçak gönüllülük, şaşaa ve debde­
beye tercih ediliyor vc hiçbirinin gözünde bu dünya, en ufak bir çe­
kicilik taşımıyordu. Daima yere oturuyorlar ve diz çökmek suretiyle 
pek az bir şey yiyorlardı. Başkanları, onların herhangi birinden fark­
sızdı. Alt bir kimse, üstten ayırt edilemez ve efendi bir köleden tef-



rik olımıunuzdı. Namaz saati gelip çattığında, kimse kendini bun­
dan geri tutmaz ve herkes d, yüz ve ayaklarını yıkayarak abdest alır, 
Alçakgönüllülükle ibadetlerini yerine getirirdi.”7’6

Washington Irving, Müslüman orduları anlatırken diyor ki: 
•Düşmanlarının lezzetli yiyecekleri, şatafatlı giysileri ve diğer lüks 
«vklcrini göz ardı ederek Arap sadeliği ve yalınlığını sürdürdüler. 
Karakterinin tevazuunu yansıtan Ebu Ubeyde bile son savaşta ele 
geçirilen Hristiyan komutanlarının gösterişli çadırları yerine, deve 
tüyünden yapılan basit Arap çadırında kalmayı tercih etti. Doğu­
nun yumuşak ve hassas milletlerini istila edenler, işte bu sert ve ba­
sit düşünceli kişilerdi.”716 717

716. Hitti, Siyasi ve Kültüre! İslam Tarihi, $. 230.

717. Irving,Muhammed’in Haleflerinin Hayattan, s. 62.
'18. Cennetle müjdelenmiş on sahabeden birisidir.
719. Irving, Muhammed'in Haleflerinin Hayatları, s. 67.
720. Irving, Muhammed'in Haleflerinin Hayatları, s. 32.
721. Armstrong, İslam Peygamberinin Biyografisi Hazreti Muhammed, s. 380.
722. Arnold,İslam’ın TebliğTarihi,s$. 71-72.

Washington Irving başka bir yerde, Ebu Ubeyde b. Cerrah’ı718 
anlatırken şunları söylüyor: “Azametli bir güce sahip olan ve doğu 
imparatorluğunu titreten bu komutanı, çöldeki sıradan bir gezgin 
gibi mütevazı bir kıl çadırda buldular.”719

Dünyayı bu denli önemsemez hâlleri, Müslüman komutanına 
Pers komutanı karşısında şu sözleri söylettirebiliyordu: “Sana, sizin 
hayatı sevdiğiniz kadar ölümü seven bir orduyla geldim.”720

İşlenememiş potansiyelleri, böylesine büyük bir enerjiye çeviren, 
Hz. Muhammed’in (s.a.v.) ortaya koyduğu öğretiydi.

Armstrong diyor ki: “Arap orduları, çok kısa sürede Himalaya- 
lardan Pirenclere kadar uzanan bir imparatorluk kurdular. Bu olgu, 
Arap emperyalizminden çok, Kur’an’dan güç alıyordu.”721

Thomas Walker Arnold şunları söylüyor: “Her savaşta zafer ge­
tiren ve inanılmaz derecede kısa bir zaman içinde, dünyanın gör­
düğü en büyük imparatorluğu kurduran gerçek dinî gayret, yani ilk 
kez bütün safiyetiyle gelişme gösteren yeni dinin gücü müydü? Ha­
kikaten böyle olduğuna dair deliller vardır.”722



312 • mVAMM'Kl.tı'.IN İSI’ATI

Philip I litti diyor ki: "I iz. Peygamber in vefatını müteakip, her 

şelalen inalınım Arabistan sanki sihirli bir değnekle işaret cdilmiş- 
çesine İdeta kahramanlar yatağı hâline inkılap etmiştir. Öyle ki bun­

ların benzerim ister sayıda ister nitelikte, başka herhangi bir ülkede 
bulmak hemen hemen imkânsızdı. Irak, İran, Suriye, Mısırda Ha­

lid b. Vclid, Anır b. Âs’ın yürüttüğü askeri seferler, dünya harp ta­

rihinde en parlak bir şekilde geçekleştiritmiş olanlar arasındadır. Ve 
pekâlâ Napolyon, Hanibal ya da Büyük İskender'le kabil-i kıyastır 

(j’ani onlarla kıyas edilebilir).”72’

FETİHLERDE HUKUK VE AHLAK

Öncelikle maddi zaferi, askerî ve siyasi boyutuyla inceledikten 

sonra, bu zaferin ahlaki temelini göstermeye çalıştık. Şimdi toplum­

daki bu değişimin sonuçlarım, fetihlerde hukuk vc ahlakı inceleyerek 

ortaya koyacağız. Bundan öncesinde, Arap toplumundaki İslam ön­

cesi ahlak ve hukuk üzerine bazı açıklamalarda bulunacağız. Bunun 

sayesinde, “Bu fetihler, Hz. Muhammed’in (s.a.v.) öğretisinden te­

mel almasaydı, mevcut Arap ahlakı ve hukuku bu uygulamaları do­

ğurabilir miydi?” sorusunu da cevaplamış olacağız.

İslam Öncesi Arap Ahlak ve Hukuku

Montgomery Watt, İslam öncesi Arap toplumunun ahlaki ve 

hukuki yapısına dair şunları kaydetmektedir: “Gelgelelim Hz. Mu­

hammed’in gençliğinin Mekke’sinde insanlar, haysiyet hakkında dü­

şünmeyi azaltmıştı. Haysiyet, geleneksel çöl ahlakıyla sınırlıydı. Ve 

Mekke’de bu çöl ahlakı, büyük ölçüde gereksiz hâle gelmişti. Bunun 

yerine onlar, servet ve güçlerini artırmayı düşünüyorlardı. Servet ki­
şiye güç veriyordu. Hz. Muhammed, dinini tebliğ etmeye başladı­
ğında, Mekke’deki dinî ortamın görünüşü böyleydi."723 724

723. Hitti, Siyan ve Kültürel İslam Tarihi,s. 204.
724. Wan, Hz Muhammet! Peygamber ve Devlet Âdâmı, s. 64.



İnsanilin» güç vc servet odaklı bir ahlaki yapıtla bulunması, 
Ar.ıp ahlakını parçalayıcı hâle getiriyordu. Gerçekten kalplerinden 
merhamet alınmış gibi olan bu topluluk, canavarımsı bir mahiyet 
tn ediyordu. Bunun en kolay vc bilinen tezahürü, pek çok pagan 
toplumda benzeri müşahede edilen kız çocuğunu diri diri gömme 
hadisesidir.

Aslında Kur’an, bu olguya tepki göstermeseydi, tüm toplumca 
doğal karşılanan bu uygulama, bugün kulaklarımıza böyle güçlü bir 
tekilde ulaşmayacaktı. Diğer toplumlardaki örnekleri nasıl ki bugün 
halk arasında pek bilinmiyorsa Arapların uygulaması da pek bilin- 
mcyecckti. Bu hususa spot ışıklarını yönelten ve insanların zihnine 
bu olgunun çirkinliğini nakşeden, Kur’an olmuştur. Çünkü zanne­
dildiğinin aksine bu, sadece Arap cahiliyesindc var olan bir olgu da 
değildir. Antik Yunan toplumunda var olduğu bilinmektedir.725 Ro- 
ma’da mevcuttur. Batı’da 1400’lü yıllara kadar uygulanmıştır.

725. Iphigenia’nın kurban edilmesi sahnesi, Homer'den incelenebilir.
726. Hazleton, İlk Müslüman, s. 31.
727. Margoliouth, Muhammed ve İslam'ın Yükselişi, s. 38.
728. Rodinson, Muhammed, s. 267.

Lesley Hazleton diyor ki: “Eğer Hz. Muhammed kız olarak 
doğmuş olsaydı ya çölde yırtıcı hayvanlara bırakılır ya gömülerek 
öldürülür ya da doğar doğmaz sessizce boğdurulurdu. Çünkü erkek 
evlat düşkünlüğü, Mekke’de, aynı dönemin İstanbul, Atina ve Ko­
masında olduğu gibi, kız çocuklarının yüksek oranda öldürülme­
si demektir.”726

Margoliouth diyor ki: “Manning, Old New Zealand adlı eserin­
de, zengin görsellerle gösterildiği gibi, tabu uygulamaları arasında, 
Orta Arabistan’ın âdetlerini çağrıştıran birçok örnek içermektedir. 
Atalara tapınma, ölüye kurban sunma, insan kurban etme ve hatta 
yamyamhk izleri bile korunmuştur.”727

Maxime Rodinson diyor ki: “Allah, aynı zamanda Araplarda pek 
yaygın bir geleneği, kız çocuklarının öldürülmesini de yasaklamıştı.”728

Paganlar bunun, dinî ayinler için olan versiyonlarını sık sık ak­
tarmışlardır. Daha yaygın olanı ise sessiz sedasız halk arasında yapı-



lan şeklidir. Bunun temel sebebi, Kur’an in işaret ettiği üzere fakir­
lik korkusu ile kız çocuğunun gömülmesidir. Bu yüzden Mekke’de 
de eşraftan ziyade daha gariban kesim arasında yaygındı.

Cr**-1 itiliş 'İj

ı ois ^ılî jı
“Yoksulluk endişesiyle çocuklarınızı öldürmeyin, onlara ve si- 

ze biz rızık veririz. Şüphesiz onları öldürmek büyük bir hatadır (suç 
ve günah).”729

729. el-İsrâ, 17/31.

730. Armstrong, İslam Peygamberinin Biyografisi Hazreti Muhammed, s. 81-

Hem Arap cahiliyesinde hem de diğer pagan toplumlarda bu­
nun yapılma sebebi şöyle izah edilebilir:

1. Kız çocuğunun ekonomik katkısının düşük görülmesi.

2. Kız çocuğunun askeri katkısının düşük görülmesi.

Baskınlar esnasında kaçırılmaları ile kabile adının kirlenme­
si olgusundan da bahsedilmiştir. Ancak bunun, güçlü kabileler için 
pek geçerli olacağını zannetmiyorum. Çünkü o kabileler, kendile­
rini koruma konusunda iddialıdırlar. Ayrıca böyle bir baskına uğ­
radıklarında, öç alma hisleri güçlüdür. Bu yüzden, henüz baskın ol­
mamışken böyle bir önlem almaları, psikolojik açıdan dezavantaj­
lı olmalı. Bir zayıflık göstergesi gibi addediliyor olmalıdır. Bu belki 
daha zayıf kabileler için geçerli olabilir. Allahu a‘lem...

Karen Armstrong diyor ki: “Yabani bir ahlak anlayışı vardı. Sa­
dece güçlü olan hayatta kalabilirdi ve bu da zayıfın ortadan kaldı­
rılması ve sömürülmesi anlamına geliyordu. Nüfus kontrolü için be­
bek öldürmek normaldi. Bunun dışında, yani sosyal hayatın içinde 
kız bebeklerin erkeklere oranla hayatta kalma şansı daha yüksekti. 
Ve kabile içinde ancak belli sayılardaki kadına yer verilebileceği için 
kızlar hiç acımadan öldürülüyordu.”730

Nihayetinde hâkim ahlak anlayışının tezahürünü, davranış ola­
rak bu olguda görmek zor değildir. Güç ve servet odaklı bir ahlak



Anlavi{i, butıa katkı sağlayamayacağını düşündüğü kız çocuklarını 
öldürmekte beis görmemiştir. Zira böyle bir tanımlamada onlar için 
hararın gayesi, refah ve güç sahibi olmaktan ibarettir. Kız çocukları 
i$e buna katkı sağlayacak gibi durmuyordun

Samimi bir gayrimüslim, Hz. Muhammed’c (s.a.v.), başka hiç­
bir şey için saygı duymasaydı dahi, sadece bunun için saygı duyma­
sı gerekirdi.

Bugün dahi kürtaj oranlarında, kız çocuklarının, belli coğraf­
yalarda daha fazla alındığını görmek, durumu anlayanlar açısından 
şaşırtıcı değildir.

“Amerika Birleşik Devlctleri’ndeki bazı ebeveynler, cinsiyet se­
çici kürtaj uygulamasa da kesinlikle erkek tercihine yönelik bir eği­
lim var. 2011 Gallup anketine göre, yalnızca bir çocuk sahibi olmala­
rına izin verilseydi, katılımcıların %40’ı bir erkek çocuğu tercih ede­
ceklerini söylerken yalnızca %28’i bir kızı tercih etti...””1

Euronews’in haberine göre; “Araştırmacdar, Hindistan’da er­
kek çocuk isteyen ailelerin kız bebeklerini, doğumdan önce kürtaj 
ınluyla aldırmaları nedeniyle 2025 e kadar yılda, ortalama 469 bin; 
2026-2030 arasında yılda, ortalama 519 bin daha az kız bebek dün­
yaya gelebileceği sonucuna ulaştı... Hindistan’da erkek çocuk dün- 
yaya getirmek, aileler için gurur verici bir durum olarak görülüyor. 
Özellikle ekonomik durumu iyi olmayan aileler, kız çocuğunu yük 
olarak görüyorlar.””2

Çin’de de durumun böyle olduğunu gösteren NTV’nin habe­
ri şöyle:

“Tüm dünya nüfusunun üçte birini barındıran Çin ve Hindis­
tan’da, kadınların toplumdaki yerleri giderek sağlamlaşıyor. Fakat 
bu ilerlemeye rağmen, kürtajla alınan kız bebeklerin sayısı, erkek 
bebeklere oranla şaşırtıcı derecede fazla.””3 * * *

731. https://stringfixer.com/tr/Sex-selectivc_abortion (Son erişim: 27.05.2022).

732. https://tr.euronews.com/2020/08/31/hindistan-da-cinsiyetc-gore-kur- 

taj-10-y-lda-k-z-bebek-nufiısu-4-5-milyon-az-olabilir (Son erişim: 

27.05.2022).
733. http://arsiv.ntv.com.tr/news/81127.asp (Son erişim: 27.05.2022).

https://stringfixer.com/tr/Sex-selectivc_abortion
https://tr.euronews.com/2020/08/31/hindistan-da-cinsiyetc-gore-kur-taj-10-y-lda-k-z-bebek-nufi%25c4%25b1su-4-5-milyon-az-olabilir
http://arsiv.ntv.com.tr/news/81127.asp


Azerbaycan ile ilgili de böyfcsi haberler mevcuttur.’34

Güney Kore için deniyor ki: “Cinsiyete dayalı kürtaj, 1980’lc- 
rin ortalarından 1990’lann başlarına kadar, erkek çocukların tercih 
edildiği için seçici kadın kürtajlarının yaygın olduğu Güney Kore’de 
popülerlik kazandı.”

Konuşu dağıtmak pahasına biraz uzatmış olduk. Her medeni­
yet, dünyaya bir anlam atfeder. Bu anlama göre bir ahlak inşa eder 
vc bu ahlakın fiili sahada sonuçlan olur.

İnsanlar, olayları tekil algılamakla hata ederler. Kız çocuğunun 
diri diri öldürülmesi, sadece olayın kendisinden ibaret değildir. Her 
olay, arkasındaki bir fikrin yansımasıdır. O fikrin oluşturduğu de­
ğerler silsilesini işaret etmektedir.

Emile Dermenghem diyor ki: “(Muhammed), Bedevilerin ço­
tuklarım öpmemelerine hayret etmiş ve şöyle demiştir; Kim, bu kız 
çocuklarıyla imtihan edilirse bilsin ki bu kız çocukları, anne ve ba­
balarını cehennem ateşinden korunmalarına bir vesile olacak ve ateş 
ile aralarına bir perde gibi girecektir.”733

734. http7/www.aljazeera. com.tr/haber/azerbaycanda-cinsiyet-tercihli-kur- 
lajlar (Son erişim: 27.05.2022).

735. Dermenghem, Hz Muhammed ve Risaleli, s. 198.
736. Schacht, îftam Hukukuna Giriş, s. 28.

Malum olduğu üzere ahlak, bahsettiğimiz anlam ve değerler 
bütününden etkilendiği gibi, hukuk hem ahlaktan hem de ahlakın 
etkilendiklerinden etkilenir.

Cahiliye Arap toplumundaki hukuki yapıya yönelik şu tespit­
ler önemlidir.

Joseph Schacht, İslam öncesi Arabistan’ı tarif ederken “İster 
göçebe bedevi ister yerleşik olsun, Arap cemiyetinde teşkilatlanmış 
siyasi bir otoritenin bulunmayışı, teşkilatlı bir adalet sisteminin de 
bulunmadığını gösterir.”734 735 736

Leone Caetani diyor ki: “Muhammed, anarşi içinde bir memle­
kette doğdu. Burada hiçbir kanun, hiçbir ayin (adap, görenek) yok­
tu. Kati ve şedit bir usulü, ayin vaazı maddeten muhal (geçersiz im-

http://www.aljazeera
com.tr/haber/azerbaycanda-cinsiyet-tercihli-kur-lajlar


idi. Muhammed, müminlere namaz kılmak mecburiyetini 
tahmil etmekle (yüklemekle) büyük bir adım atmıştır.”71'

O dönemde, belirgin bir hukuk olmadığı gibi, var olan örfi hu­
kukun uygulanması da tamamen güce dayalıydı.

Maxime Rodinson, "Arapların uyduğu yansız kanunların sık sık 
denendiğini ve maddi kültür düzeylerinin son derece düşük oldu­
ğunu da kabul etmek gerekir."7'’ der.

Fark etmek zor olmasa gerek; hukukun olmaması, az önce ak­
tardığımız gibi, gûçlünün zayıfa dilediğini yapması fenomeni ile ne 
kadar uyumludur. Hukuk güçlü değilse zayıf daha zayıftır. Çünkü 
o, hakkını almak için hukuka muhtaçtır.

Margoliouth, cahiliye dönemi Arap toplumuyla alakalı şunla- 
n kaydediyor; "Diğer yandan, bü cinayetin intikamını almamak ise 
utanç verici kabul edilirdi. Ölenin yakınları tarafından kan para­
sı alınması utanç verici, aşağılayıcı bir durum olarak düşünülürdü. 
Ama bunun sebebi, merhametsizlik ya da alçaklığı ima etmesi de­
ğil, zayıflık ve korku izlenimi vermesiydi."7*’

Leone Caetani diyor ki; "Öldürmek, hırsızlık etmek,cezai müş­
tekim (ceza gerektiren) bir cürüm değildi. Başka birine ika edi­
len bir zaruretten ibaretti. Bundan dolayı bir ceza terettüp etmezdi 
(lûklemezdi). Yalnız, maktulün yahut zarardidc (zarar gören) kim­
senin ailesi ahz-ı intikam edebilecek kuvve-i maddiyeyc malik ise 
intikam alabilirdi. (Yani sadece öldürülenin ya da zarar görenin ai­
lesi,intikam alabilecek maddi kuvvete sahipse intikam alabilirdi).’7"

Joseph Schacht diyor ki: “Yol kesme suçunu737 738 739 740 741 * cezalandırmakla 
birlikte, yol kesme anlamına gelen kat'-ı tarik terimi, Kur’an sonra­
sı bir gelişmedir. Oysa yol kesme fiili, İslam öncesi Araplarda hiç­

bir zaman suç sayılmamıştır.”’42

737. Caetani, İdam Tarihi, e. 2, s. 169.

738. Rodinson, AMunriW,s.41.
739. Margoliouth, Muhammed ve İdamın Yuhdifi. s. 41.

740. Caetani,idam 7un6r, e. 2, s. 431.

741. Eşkıyalık.
742 Schacht, İdam Hukukuna Girif, s. 30.



Margoliouth diyor ki: “Kasıtlı ve kasıtsız adam öldürme arasın­
da büyük bir fark olduğu görüşünün. İslam'dan önce çok geçerli ol­
madığı görülmektedir.”’4-’

Kasıtlı ve kasıtsız adam öldürme suçları arasında dahi ayrım gö- 
zctcmcyccck, yol kesmeyi suç cihetinden tanımlamayan, örfi vc il­
kel olan bu hukukun işleyişi için hiçbir mekanizmanın öngörülme­
diği bu toplumdan çıkan bir şahıs; bu topluluğun içinde yaşamış vc 
özel bir eğitim almamış, kırk yaşına kadar orta hâili tüccarlık ve ço­
banlık yapmış, elli üç yaşından sonra ilk defa küçük bir şehir devle­
tini yönetmeye başlamıştır.

Bu bölümün girişinden beri, her sahada gösterdiğimiz tüm bu 
değişimler, onun şahsi donanımı ile açıklanabilir mi?

Joseph Schacht diyor ki: “İslam hukuku ne amelî ihtiyaçlardan 
ne de kazai tatbikattan doğmuştur. Onun teşekkülüne, dinî ve ah­
laki düşünceler sebep olmuştur.”743 744 745 746

743. Margoliouth, Muhammedve İslam’ın Yükselişi, s. 385.
744. Schacht, İslam Hukukuna Giriş, s. 233.

745. Yani bizim şu anki durumumuzdan daha güzel yaşadılar demek istiyor.
746. Hallaq, İmkânsız Devlet, s. 191.

Wael Hallaq ise şunları kaydediyor: “Genel olarak insan haya­
tının ve onun sefaletinin (aşikâr ki sadece modern öncesi uhdesin­
de değil)’4’ kaçınılmaz zulmüne rağmen Müslümanlar, karşılaştır­
ma babında söylersek bin yıldan uzun bir süre, çok daha eşitlikçi ve 
merhametli bir sistemde vc bizim için en önemlisi, modernitenin 
kötüleyerek kirietemeycceği, hukukun üstünlüğüne dayanan bir dü­
zen altında yaşadı."744

İslam Sonrası Fütuhatta Hukuk ve Ahlak

Yukarıda, Hz. Muhammed’in (s.a.v.) içinde büyüdüğü toplu­
mun ahlak algısına dair örnekler verdik. Bu bölüme, onların savaş 
ahlakına dair numuneler vererek başlayacağız ve sonrasında pasaj­
ları birleştirerek çıkarımlarda bulunacağız.



HrTANKIIimJtJ.KRl.JIV

Savaş.gerçckten olağanüstü bir hâldir. Onda, insanların yapabi­
leceklerinin sınırı yoktur. Ayrıca, savaşanlarda gerginlik vc adrenali­
nin yükselmesi de, savaş sonrası galiplerin, olağan durumlarda yap­
mayacakları şeyleri yapmalarını kolaylaştırır. Normal şartlarda ca­
navarca şeyleri yapmayacak pek çok normal insan, savaş ortamın­
da canavarlaşabilir. Dünya bunu, 2. Dünya savaşından sonra Nürn­
berg yargılamaları esnasında, Ruanda katliamı sonrası röportajlar­
da net bir şekilde öğrendi. Gündelik hayatta, normal insanların sa­
vaş esnasında katliam makinalarma dönüşebilmesi olgusu ile tanıştı. 
Hannah Arendt, Kötülüğün Stradanlığı eserini yazdı. Milgram De­
neye*' ile bu fenomen, bilimsel bir anlam kazandı. Stanford hapis­
hanesi deneyi715 ile video kaydında bu olgu gösterildi.

Oysa eksik kalan, bu olgunun çaresizce kabul edilmesiydi. Va­
ha,‘Koşullar kötüyse insanlar kötü davranır." şeklinde klişeleştirildi. 
OysaömeklemskaJasınt oluşturan tüm vakıalar, aydınlanma sonra­
sı modernitede gerçekleşmişti. Bu yetersiz örneklem, tüm çağlar vc 
coğrafyalara genellendi. “İnsan, elbette koşullardan etkilenir. Ancak 
bu, mutlak bir etki midir?" sorusu, yeterince güçlü bir şekilde sorul­
madı. Oysa tüm bu deneyler, hâkim davranışların böyle olduğunu 
gösterdiği gibi istisnai insanların da var olduğuna işaret ediyordu.

Eserimiz bu konuyu tartışmak maksadında değildir. Bu, konu­
muzu aşmak olur. Ancak böyle koşullarda, bu koşullar içerisine gir­
meden önce de zihinde oluşturulan anlamlar, değerler sistemi ve 
ahlaki kararların fazlaca önemli olduğunu bilmek gerekir. Savaşın 
katliama dönüşmesi, ancak böyle engellenebilir. Hristiyan bir ordu 
Hristiyan bir coğrafya ile savaşıyor olsa, askerler orada İncile haka­
ret etmezler. Bunun sebebi, savaştan önce onlarda yerleşmiş değer­
ler sistemi vc ahlaki algılamalarıdır.

Bu deney ve olgularda, “mazluma merhamet” temelli bir zihin 
yapısını önceden oluşturmuş kişiler, nasıl sonuç verirdi? Bunu bile­
miyoruz. Lafta, bu söylemi herkesin kabul ettiğini duyuyoruz. Oysa * *

747. Deney örgüsünün detaylı anlatımı için bkz: https://iwAv.youtube.com/ 
watch?v*2x8xqwxgPOA&tv3s (Altay Cem Meriç, Milgram Deneyi).

748. Deney örgüsünün detaylı anlatımı için bkz: https://www.youtiibc.com/ 
ıvatch?vva-bx5Wl'wWqM (Altay Cem Meriç, Stanford Hapishanesi).

https://iwAv.youtube.com/
https:7Avww.youtubc.com/


bu, hayata atfedilen anlamla bir bütünlük sağlıyor mu? Hayat, gü­
ce dayalı bir öne geçme çabası olarak anlamlandırdığında, bu ah­
laki söylem, bu anlamla uyuşur mu? Yoksa sadece söylemsel bir ya­
ma olarak mı kalır?

Hristiyanların Incil’e hakaret etmeyeceği örneğimize dönecek 
olursak böyle bir ahlaki zihniyeti, bir anlam tabanına oturtmanın 
öneminden bahsedebiliriz.

Tekrar cahiliyc toplumunun savaş ahlakına dönelim.

Montgomery Watt diyor ki: “O zamanların Arabistan’ında ka­
bileler birbirlcriyle savaştıklarında ya da sadece aralarında geçim­
sizlik varken birbirlerine karşı nasıl davranacakları hakkında hiçbir 
zorunluluk olmadığı gibi ortak nezaket olarak adlandırdığımız şey 
de yoktu. Düşmanın ya da yabancının, ne olursa olsun hiçbir hakkı 
yoktu. İnsanlar öldürmekten ya da acımasız olmaktan kaçındığında, 
bunun nedeni, insan kardeşine karşı herhangi bir görev algısı değil, 
akrabalarının olası intikamından korkmasıdır.”74’

Onların bu algıları, vakıada acayip olaylara sebep oluyordu.Tam 
burada, müşrikler tarafından ele geçirilen üç Müslüman olan Abdul­
lah, Hubeyb ve Zeyd’in hikâyesini zikretmekte fayda var.

Leone Caetani aktarıyor: “Abdullah yolda öldürüldü. Hubeyb 
vc Zeyd yakalandı ve işkence edildi. Muhammede ve İslamiyet’e 
en çok düşman olan Kureyşliler, küçük çocuklarını bile bu işkence­
yi seyre götürmüşlerdi. Çocukları, zavallılara mızrak batırmaya teş­
vik etmişlerdi. İşkenceye de birçok kişi hazır idi. Kısm-ı azami ka­
dın,çocuk esir idiler. İki Müslüman’ın akıbetini seyretmeye merak­
lıydılar. İki Müslüman, ölüme karşı gösterdikleri cesaret ve İslami­
yet’i terk tekliflerine karşı ibraz ettikleri sebat ve metanet ile hazi- 
nından (orada bulunanlardan) birçoğunu müteessir ettiler (üzdüler). 
Zavallılar, son dakikaya kadar tevhitten bir an bile ayrılmadılar."749 750

749. Watt, Hz. Muhammed Peygamber ve Devlet Adamış. 197.
750. Caetani, İ$lam Tarihi, c. 2, s. 342.

Anlaşılan o ki cahiliye Arap toplumu, vahşiliği sadece uygula­
yan değil, çocuklarına da öğreten vc hatta çocuklarının uygulamaya 
geçebilmesi için neredeyse eğitimini veren bir toplum idi.



Bundaki sahabilerin samimiyetini gösteren bu olgu, “Sahabenin 
Tarihî Kaynaklığı’bölümünde aktardıklarımıza da delil olacaktır.

Hz. Muhammed (s.a.v.), güç ile muamele edebileceği uzun bir 
ömür yapmadı. O. sadece Hudeybiye sonrası bir fatihin nasıl dav­
ranması gerektiğine dair, fiili örnekler gösterebildi. Ondan öncesi, 
savunma savaşları şeklindeydi.

Peki O (s.a.v.), böyle savaşan bir kavmc karşı galip geldiğinde 
nasıl muamele etti?

Sir William Muir diyor ki: “Peygamber, bir fatih olarak Mek­
ke'ye girdi Perişan olmuş şehre, tek taraflı hoşgörü ve cömertlik­
le muamele etti. Tüm halk, onun davasına tabi oldu. Biz bu birkaç 
hıfta içinde, bir zamanlar düşmanlık yapan Kureyş liderlerini, Mu­
hammed'in bayrağı altında yürürken görmeye başladık."7"

Hitti diyor ki: “(O, Mekke’nin fethi esnasında) halka pek özel 
bir alicenaplık (yüce gönüllülük, affedicilik) göstermiştir. Eski ta­
rih eserlerinde, bu muzaffer girişle mukayese edilecek pek az örnek 
gösterilebilir.’”2

Bir başka örnek, Onun Mekke fethinden sonra Hevazin kabi­
lesine muamelesidir.

Emile Dermenghem, bu konuda diyor ki: “Rasûlullah derhâl 
kendi hissesine isabet edenlerin (esirlerin) tümünü, özgürlüğüne ka­
vuşturup akrabalarına verdi. Ashab da Rasûlullah'ın böyle davran­
dığını görünce, derhâl ona uyarak bütün Hcvazinli esirleri serbest 
bıraktılar. Bu davranışlar karşısında Hevazinliler, Müslüman oldu- 
iır ve diğer Müslümanlarla birleşecek Taif'teki Sakif kabilesine kar­
şı bir ittifak oluşturdular

Onun bu uygulamaları, ümmeti için sünnet oldu. Az önce be­
lirttiğimiz büyük fetih hareketlerinin hukuki ve ahlaki bağlamda ru­
hu oldu. Onun öğretisi olmasaydı, sayfalardır ahlaki ve hukuki du­
rumlarım mütalaa ettiğimiz İslam öncesi Araplardan böylesi tavır­
lar beklenebilir miydi?

zil. Muit, Kur an Mahiyeti, Öğretisi ve Kitahı Muhaddeılerla İlgili Tanıh/ığı,s.31.

752. Siyaıi ve Kültürel İtlam Tarihi,s. 168.
753. Dennenghenı, Hz Muhammed w Rualeti, s. 370.



Thomas Bauer diyor ki: "Suriye ve Filistin bölgesindeki fetihle­
rin zararları, 613-628 yılları arasındaki on beş yıllık Sasani işgalin­
den daha az hissedilmiştir. Eski uygar ülkeleri ele geçirip yok eden 
tc dünyanın geri kalanından onları ayıran barbar Arap çeteleri imajı, 
tamamen uydurmadır. Henry Pirenne’nin iddiasının aksine, Arap hâ­
kimiyetinin görüldüğü her yerde, büyük gelişmeler söz konusudur."”*

Hitti diyor ki: “Suriye vc Filistin'in, Sami menşcc sahip insan 
toplulukları da Arabistan’dan gelen bu Müslüman kuvvetleri, nef­
retle baktıkları vc müttefiki bulundukları zalim hükümdarlarından, 
kendilerine daha yakın buldular.””’

İlk dönem fethedilen Hristiyan topraklarında -bilindiği üzere- 
Süryanilcr yaşıyordu.

Süryanicc yazan tarihçi Michael Rabo diyor ki: “İşte bu neden­
le Tanrı, güneydeki ülkeden İsmailoğullarını getirdi. Bizler, onlar sa­
yesinde Romalıların elinden kurtulmuş olduk... Yine de Romalıla­
rın zulüm vc kötülüklerinden, bize karşı gösterdikleri yobazlıktan, 
bizlerc acı veren merhametlerinden kurtulup da kendimizi huzur 
ortamında bulmamız, bizim açımızdan hiç de az kazanç değildi.””*

Bernard Lewis, Suriyeli bir Hristiyan’m şöyle dediğini nakle­
der: “Bunun için Allah bizi, Romalıların elinden, Araplar vasıtasıy­
la kurtardı. Romalıların intikam vc zulmünden kurtulmakla olduk­
ça rahata kavuştuk."”7

Bernard Lewis başka bir yerde şunları kaydediyor: “Yine İs­
lam’ın ilk devrine ait, anlaşılması güç bir Yahudi vesikasında, bir me­
lek bir münzeviye şöyle seslenmekteydi: ‘Korkma! Ben, Yohay. Yara­
tıcı, ona şükürler olsun ki, seni bu kötülüklerden (yani Bizans’tan) 
kurtarmak için İsmail krallığını gönderdi. Allah, ona şükürler olsun, 
onların yeniden yerleşebilecekleri bir toprak fethetmek için kendi 
iradesine göre bir peygamber gönderecek.””’

754. Bauer, OrtaÇafc, s. 101.
755. Hitti, Siymi vt Kilıirtl İfam Tarihi, s. 204.
756. Duygu, ifam vt Hriıtiyanlfa Hristiyanlara Girt İki Dinin Karillapw 

w ilk Eıkiltfimltr, s. 237.

757. Lewis, Tarfat Araplar,s. 40.
758. Lewis, Tariblt Araplar, s, 40.



Lcwis'i şaşırtan bu durum, aşağıdaki açıklamalar eşliğinde de­
ğerlendirilmelidir.

Hitti diyor ki: "Bu çeşit vergiler7” kendi hayatını kazanmaya 
gücü wen muktedir kimselerden tahsil olunurdu. Kadınlar, çocuk­
lar, dilenciler, din adamları, ihtiyarlar, deliler, şifa bulmaz hastalık­
lardan birine tutulmuş hastalar, şahsi bir gelire sahip bulunmayan­
lar bu vergiden muaf tutuluyordu."759 760

759. Gayrimüslimler zekât vermedikleri için onun yerine cizye adında bir ver­

gi verirlerdi. Burada o vergiden bahsediliyor.
760. Hitti, Siyasi ve Kültürel İslam Tarihi, s. 243.

761. Ispanva istisnasının sebebi de Hristiyanlann Müslümanlar» karşı giriş­
tikleri katliam vc zorla dinden döndürme olgusudur.

762. Bodley, Hazreti Muhammed, s. 106.

Bodley diyor ki: “Hz,. Muhammed’in vefatını takip eden asır­
lar esnasında, Müslüman orduları her nereye gittilerse fethettikle­
ri yerleri, hiçbir zaman birer köle vc tabi devlet hâlinde koymadılar. 
Ve hiçbir zaman, onların tabii kaynak vc maddelerini kendi fayda­
larına olarak kullanmadılar. Hiçbir fırsatta, o beyaz insanların, sa­
dece bu gibi aJicenaplıklarımnC) zengin bir şekilde mükafatlandı- 
nlacağı.ögeri kalmış memleket ve yerleri kurtarmak prensibini ta­
kip etmediler.’ Bilakis Müslümanlar, üzerinde yayılmakta oldukları 
dünyayı ve onun kendilerine neler verebileceğini bilmiyorlardı. Ta­
bi ki bulundukları şeylerden istifade ettiler, fakat daima o yerin sa­
kinleri ile beraber olarak vc kardeşçe. İşte bu ülkelerin sakinlerinin 
ekseriyeti, Müslüman vc bunun neticesi olarak bir kardeş vc mütte­
fik oldular. Bu dostça münasebetin delili, 7. ile 14. asırlar arasında, 
Müslümanların nüfuz etmiş oldukları bütün memleketlerin, İspan­
ya istisnası761 ile İslamiyet’in gayesine aynen sadık kalmış olmaları 

ve Mekke’ye beşeriyetin merkezi olarak bakmalarıdır.”762

Farklı olanla yaşamaya olan bu müsamaha, uzun süreçler so­
nunda geniş bir toleransa dönüşmüştür.

Thomas Bauer diyor ki: “Genel olarak modern öncesi İslam 

toplundan, muğlaklığa karşı şaşırtıcı derecede bir hoşgörü sergile­
meleri ile Batı’dan farklılaşırlar. Çok anlamlılığı ve anlam kargaşa­
sını kabullenmenin yanı sıra onu bir zenginlik olarak algılarlar. Is- 



lam toplumla», normatif metinlerin, farklı vc birbirlcriylc uyum- 
landırınası zor yorumlarını yan yana kullanmakla, farklılıklara vc 
karşıtlıklara tahammül etmeleriyle vc farklı dünya görüşlerinin bir 
arada olmasına müsamaha gösterme becerileri ile ön plana çıkmak­
tadırlar."76'

Thomas Bauer başka bir yerde şunları kaydediyor: “Modern 
milliyetçi ideolojilerin etkisi altında kalmadan önce, İslam toplu- 
munda, yabancı düşmanlığı diye bir şey bilinmiyordu.”763 764

763. Bauer, Orta Çağ, s. 18.
764. Bauer, Orta Çağ, s. 74.
765. Buradaki garip kelimesi,Tİirkçede yaygın kullanılan anlamı ile kastedil- 

miyor.Turkçcye “tuhaf" ardamı ile geçen kelime, Anadolu’da bazen Arap­
ça anlamına yakın kullandmaktadır. örneğin, Neşet Ertaş’ın lakabı olan 

“Garib" kullanımı, burada kastedilen anlama yakındır.

Bauer bu durumu doğu coğrafyasında, “garip”765 diye bir kelime 
olduğunu ama “yabancı”diyc bir kavramın bilinmediğini ifade ede­
rek izah ediyor. Özetleyecek olursak “garib" kelimesi “yabancı” ke­
limesinden farklı olarak dışardaki birinin tanımlaması değildir. Siz 
kendinizi garip, tek kalmış hissedersiniz. Ancak başkaları sizi ya­
bancı olarak tanımlar. Başkaları sizi garip göremeyeceği gibi siz de 
kendinizi yabancı olarak tammlayamazsımz.

Hz. Muhammed (s.a.v.), içinde yetiştiği toplum içinde ve bil­
gisi toplumunda gördüklerinden ibaret olan birisi olsaydı, onun fi­
il ve tavsiyeleri ile toplumunda ortaya çıkardığı bu değişime bile şa­
şırırdık. Nerede kaldı -hâşâ- bu değişikliği, halüsinasyon ve epilep­
si nöbetlerine bağlamak?..

Hangi toplumun yapısı yirmi üç yıl gibi kısa sürede, böyle ta­
bandan ve gönüllü bir değişiklik göstermiştir?

DİN

Hukuk ve ahlak kısmıyla alakalı olarak yeni dini de eskisi ile 
kıyaslamak faydalı olacaktır. Bizim muhataplarımız içerisinde gay­
rimüslimler de olduğu için, bu kıyaslamayı bir Müslüman gibi yap­



maktansa dışarıdan bakan bir dinler tarih gözlemcisi gibi yapma­
yı uvgun bulduk. Bu bağlamda, aslında elimizde çokça Islami kay* 
ntk da mevcuttur. Onlara dayanılarak çok daha güzel bir anlatı vc 
tasvir de yapılabilirdi ancak biz, bazı muhataplarımızın durumunu 
göz önünde bulundurarak, Oryantalistler üzerinden nakil yaparak 
kendimizi oldukça kısıtlamış olduk

Bu yüzden, önce genel hatlar üzerine, bir dinler tarihçisi naza* 
n ile bakalım.

Bölüme başlamadan önce kısa bir uyarıda bulunmamız olduk* 
ça önemlidir. Oryantalizm, çoğunlukla bir aydınlanma çağı ürü­
nüdür. Progresif ve ilerlemeci bir tarih anlayışına sahiptir. 1. ve 2. 
Dûnva Savaşlarına kadar, neredeyse itirazsız kabul edilen bu oku­
ma şeklinde, bilim ve teknoloji nasıl sürekli gelişiyorsa insan, ah­
lak, din gibi mefhumlar da sürekli gelişmektedir. 1. ve 2. Dünya 
Savaşlarında, insanın ahlaken hiç de zannedildiği gibi gelişmediği 
açıkça müşahede edildikten sonra bu kanaat eleştirilmeye başlan­
mıştır. Özellikle kültür ve ahlak üzerine yazan günümüzün önemli 
görülen yazarları, bu bakış açısını, haklı olarak çokça tenkit etmek­
tedirler.

Ayrıca bu okuma tipinin, dinden kendisini soyutlayan Avru­
pa’nın, insanın kâmil hâli, diğerlerinin ise insanın alt sürümü ol­
ması gibi sömürgeci amaçlara hizmet ettiği, pek çok yazar tara­
findan işaret edilmiştir. Oryantalist yazarların çoğu, bu eleştiri­
lerin başlamasından önce yazdıkları gibi, maalesef belli bir döne­
me ait olan dinler tarihi anlatıları da buna dayanmaktadır. Comte, 
Spencer, Durkheim ve Freud, tam bir aydınlanma bakışı ile dinler 
tarihi kuramları geliştirmeye çalışmışlardır. Bu anlatıya göre, ön­
celikle animizm (nesnelere tapınma) vardı. Sonrasında paganizm 
(putperestlik) gelişti ve daha sonra tek tanrılı dinler gelişti. Halk 
arasında popüler bilim yapan belli kişilerin maksatlı anlatıları ile 
maalesef bu görüşler, ülkemizde halk tabanında fazlası ile kabul 
görmüştür.

Önce Lange’nin çalışmaları ve ardından Schmidt’in (ö. 1954) 
12 ciltlik Tanrt Fikrinin Kaynağı {Der Ursfirung der Gottesidee) ese­
rinde, yüzlerce ilkel kabilenin, onlardan beklendiği üzere animizmi 
takip etmediğini ve bunların tamamında muhtelif şekillerde olsa da 



bir tek lanrı inancının var olduğunu göstermiştir. Bu tanrı inancın­
da, muhtelif durumlardan dolayı oluşan aşınmalarda, "yüce ruhlar" 
kültlerinin dine girişine işaret etmiştir. Bunun animizmden uzaklı­
ğı ortadadır. Onun bu çalışması, dinlerin progresif olarak gelişme­
diğini, "bozulduğunu" göstermesi açısından önemlidir.

Bu yüzyılın en önemli dinler tarihçisi sayılabilecek Mircea Eli­
ade (ö. 1986) Lange ve Schmidt'in çalışmalarından övgü ile bahse­
derken pek çok yerde Freud, Spencer, Durkheim gibi kişiler, dinler 
tarihi kurgularını tenkit etmişlerdir. Spenccr vb. aydınlanma yazar­
larının dinler tarihi anlatılarının, ideolojik olduğundan bahsetmiş 
ve her coğrafyada, “yaratıcı bir baba figürü” olarak tek tanrı inancı­
nın var olduğuna dair örnekler vermiştir.

Hakeza.hu ilerlemeci dinler tarihi anlayışında, tarım öncesi av­
cı toplayıcı topluluklarda din olmadığı anlatısı da oldukça yaygındı. 
Dinlerin hem yiyeceklerin artırılması ve depolanmasını sağlaması 
hem de ürünün doğa şartlarına bağlı olması sebebiyle tarım sonra­
sı ortaya çıkmış olduğu aktarılıyordu. Bu kurgu, mitolojik sayılabi­
lecek anlatılarla süsleniyordu.

Bu kurgunun da ideolojik olduğunu belirtmemiz gerekmek­
tedir. Zira bu tarih kurgusu oluşturulduğunda, Batı burjuvazisi, 
feodaliteyi yani toprak beylerini yenmiş vc onların dinini -deyim 
yerindeyse- Batı’dan kovmuştu. Artık Batı, bir tarım toplumu ve 
dolayısıyla tarıma bağlı dinî bir toplum değil, sanayi toplumuydu. 
O hâlde din, tarım toplumuna özgü bir şey olmalıydı. İnsanın üst 
sürümünü ifade eden Batı, geliştirdiği sanayi sayesinde, diğer ta­
rım toplumlarını geçerek dini aşmıştı. İnsanın alt sürümleri (yani 
geri kalan bütün dünya), zamanla Batı’nın ulaştığı noktaya ula­
şacaktı.

Oysa Göbeklitepe’de, tarım öncesi avcı-toplayıcı bir topluma 
ait ibadethane bulunması, bu görüşün aleyhine olmuş, tarım-din 
ilişkisine yönelik kurguların doğru olmadığı yönünde güçlü bir de­
lil niteliği kazanmıştır.

Yakın dönemdeki bu değişim, İslam'ın hem tarih hem de Özel­
de dinler tarihi anlatısına uygundur. İslam, Adem'in (a.s.) peygam­
ber olduğundan bahsederek kendi tek tanrı mesajının, insanlığın

Hakeza.hu


başından beri var olduğunu ve bozulmalara uğradığını aktarmış* 
tır. Bozulmalar belirli bir boyuta geldiğinde, Allah (c.c.) tekrar pey­
gamber göndererek mesajı yenilemiştir. Kur’an’da, dinlerin ilerle­
meci bir yapı arz etmediği oldukça açıktır. Yani İslam’a göre nesne­
lere tapınma, bir başlangıç değil, bozulmanın son kertesi olarak bir 
kokuşma ifade eder.

Dinler tarihinde değişen anlatının, Türkiye’de halk tabanına 
ulaşması ne kadar zaman alır, kestirmek zordur. Çok fazla kişinin 
buna inanıyor olması ve muhataplarımızın arasında gayrimüslim­
lerin de bulunması sebebiyle ilerlemeci dinler tarihi kabul edil­
se dahi, bu anlatı içerisinde de Hz. Muhammed’in (s.a.v.) getir­
diği dini değişikliğin, doğal olarak açıklanamayacağını gösterme­
ye çalışacağız.

Hatta İslam’ın oradaki dinî hâli getirdiği durum, bu ilerlemeci 
anlarının çürüriilmesinde dahi delil olarak kullanılabilir. Zira güç­
lü bir animizm ile karışık diğer kültlerin olduğu bu toplumda, yir­
mi üç yıl gibi kısa sürede, gelişkin bir teolojisi olan tek tanrı inancı 
yerleşmiştir. Bu dinî değişimi hazırlayan bir sosyal durum ve böy- 
lesi bir beklenti de yoktur. Sosyal bilimlerde, yirmi yılda, bir kişinin 
fikirleri ile, bu derece büyük bir değişim beklenmez.

İslam öncesi din algısı hususunda oryantalist araştırmacıların 
görüşleri aşağıda zikredilmiştir.

Lapidus diyor ki: “Bedeviler; ayrıca atalarına, ay ve yıldız tan- 
nlanna ve tapınaklara yerleştirilmiş taş ve ağaç şeklindeki tanrılara 
da ibadet ediyorlardı.”766

766. Lapidus, İslâm Toplamları Tarihi, s. 50.

Reinhart Dozy diyor ki: “Bununla beraber, 6. yüzyılda ayin, 
geleneksel anlamını yitirmişti. Hiçbir kaynağa dayanmayan şeyle­
re inananlar için ayin, kaba bir fetişizme, nesnelere tapınmaya dö­
nüşüyordu. Muhammed’in bir çağdaşı şöyle yazar: Güzel bir taş 
bulduğumuz zaman ona tapıyorduk. Güzel bir taş bulamazsak ye­
re kum yığıyorduk. Üzerine sütü çok bir deve getiriyorduk ve sü­
tünü o yığının üzerine akıtıyorduk Sonra o mevkide kaldığımız 
sürece ona tapıyorduk. Oysa bu kavmin büyük bir bölümü, ağaç-



tan ya da taştan ilahlara inanamayacak bir medeniyet düzeyine 
ulaşmıştı.”767

767. Dozy, İslam Tarihi, s. 15.
768. İlkel anlamındadır. Aslında hem ilkel hem de ibtidai kelimesinin kötü 

manada kullanılması, bu ilerlemeci (progresifl tarih anlayışının, önce zi­
hinlere ardından lisana nasıl yerleştiğini göstermesi açısından güzel bir 
örnektir. Bu anlayışa göre, “Bir şey eski ise daha kötüdür.”

769. Hitti, Siyasi ve Kültürel İslam Tarihi, s. 144.
770. Hitti, Siyasi ve Kültürel İslam Tarihi, s. 143.
771. Hitti, Siyasi ve Kültürel İslamTarihi, s. 143.

Philip Hitti diyor ki: “Diğer ibtidai768 dinler gibi bedevilerin di­
ni, esas itibariyle animizme dayanıyordu... ilah ve tanrı mefhumu 
zihinlerde teşekkül ettikten sonra bile ağaçlar, kuyular, mağaralar, 
kayalıklar gibi tabii (doğal) bazı şeyler, tapınan bir kimsenin onlar 
sayesinde ilah ile doğrudan bağlantı kurabileceği inanışıyla mukad­
des eşya olarak kullanılmaya devam etmiştir.”76’

Philip Hitti, başka bir yerde şöyle diyor: “Putperest ArabistanlI, 
Babillerinkiyle kabil-i kıyas bir şekilde ne bir mitoloji ne bir teoloji ne 
de kâinatın yaratılışı (kozmogoni) hakkında bir görüş geliştirmiştir.”770

Hitti, ayrıca şunları da kaydetmektedir: “Cahiliye bedevisi, bir. 
din sahibi olsa bile bu, onun hayatında pek önemli bir yer tutmu­
yordu. Ruhi-manevi alanda hareket ve tesir husule getiren kuvvetle­
re karşı mutedil, hatta kayıtsızdı. Dinî tatbikat ve tapınmalara karşı 
onun uysallığı, kabilenin akışına kapılmak ve anane (gelenek) husu­
sunda sahip olduğu sağlam bir hürmet duygusundan ileri geliyordu. 
Hiçbir yerde müşahhas bir puta, onun gerçekten düşkünlüğünü gös­
teren bir anlatıma rastlamamaktayız. Bu noktayı İmrauTKays hak­
kında anlatılan bir vakıa aydınlığa kavuşturmaktadır:

Babasımn katilinden intikam almaya karar vermiş olarak Zu’l- 
Halase tapınağına, fal oklarına başvurmak suretiyle oradaki kâhine 
danışmak üzere gitti. Fal oklarında üç kere, ‘Bu işten vazgeç!’ işa­
reti çıkması üzerine, kırdığı okları puta doğru fırlatıp attıktan son­
ra şöyle haykırdı:

‘Seni melun!.. Öldürülen senin baban olsaydı, onun intikamını 
almama mâni olmazdın, değil mi?!”’771



Bununla ilgili cahiliye tasvirleri çok zengindir; geniş bir litera­
tür oluşturacak hacimdedir. Bu kadarı ile yetinelim. Olguyu daha 
ilginç bir hâle getiren unsur, toplumsal tabanın, böylesi bir değişi­
me hazır olmadığını bilmektir. Bunu açıklamak için muhtelif teori­
ler ortaya atılmıştır; Yahudi ve Hristiyanlar ile temas gibi...772 Oy­
sa bu teoriler, böylesi büyük bir değişimi açıklamakta gerçekten ye­
tersiz çabalardır.

772. Hz. Muhammed’in (s.a.v.) Yahudi ve Hristiyanlarla temas kurup Kur’an 
kıssalarını ve dinin esaslarını öğrendiği gibi yüzeysel ve delilsiz bir iddi­
ayı bu bölümde ele almayacağız. “Mucizeler" bölümünde “Gayb Haber­
leri" başlığı altında “Geçmişe Dair Gayb Haberleri" kısmında, “Kıssalan 
onlardan öğrenmiş olabilir mi?” sorusunu inceleyeceğiz. “Fetanet Delil­
leri’bölümünün son kısmında, Hz. Muhammed’in (s.a.v.) bireysel eği­
tim durumunu ele aldığımız bölümde de O’nun eğitim durumunda, bu 
iddianın bir kısmı ele atanacaktır. Şu an okumakta olduğunuz bölümde, 

toplumun dinindeki bu sıçramanın, onların kitap ehli ile iç içe yaşama- 
lan ile açıklanıp açıklanamayacağını inceliyoruz.

773. Hitti, Siyasi ve Kültürel İslam Tarihi, s. 171.

Yahudi ve Hristiyanlar iddiasını ele alacak olursak; dinî inanış­
tan yukarıda aktardığımız gibi olan Araplar, yüzlerce yıldır Yahudi 
veHristiyanlarla temas kuruyorlardı. Oysa, Hz. Muhammed (s.a.v.) 
kırk yaşma gelene kadar ve hatta davetinin son dönemine kadar, 
Arapların neden bu tek tanrıcı yapıya geçmediğini açıklamak gere­
kir. Yani toplumsal bir olay yorumluyorsak, bu hareketin kökenle­
rinde bir demlenme beklememiz gerekir.

Oysa Araplar, Hz. Muhammed (s.a.v.) kırk yaşına gelene ka­
dar, aralarında dinî ihtilaf olmaksızın böyle yaşamaya devam etti­
ler. Hatta içlerinden, Müslüman olması sonraya kalanlar, Müslü­
man olana kadar böyle yaşadılar. Hz. Muhammed (s.a.v.) vefat etti­
ğinde, Müslüman olmayan Araplar da böyle yaşıyorlardı. Hz. Mu­
hammed (s.a.v.) gelmeseydi de bu şekilde yaşamaya devam edecek­
lerini söylemek zor değildir.

Hitti diyor ki: “Yeni toplulukta ne bir din adamlığı ne bir dinî 
hiyerarşi ne de dinî bir merkezî makam bulunuyordu. İslam ne şe­
kilde olursa olsun maziyi ilga etmiş, silip atmıştı.”773



Armstrong diyor ki: “Hiç kimse, buranın bir süre sonra önem­
li bir dünya gücü hâline gelecek yeni bir dinin beşiği olacağını tah­
min etmiyordu... Gerçekten de Arabistan, tanrısız bir bölge olarak 
düşünülüyordu ve modernlik ve gelişmişlikle bağdaştırılan daha ile­
ri dinlerden hiçbiri, bölgeye girmeyi başaramamıştı.”774

774. Armstrong, İslam Peygamberinin Biyografisi Hazreti Muhammed, s. 73.

775. Armstrong, İslam Peygamberinin Biyografisi Hazreti Muhammed, s. 71-

776. Akgün, Goldziher in Hayatı, s. 48.

Armstrong başka bir yerde şunları kaydetmektedir: “Muham­
med, tamamen sıfırdan başlamak ve radikal tek tanrıcı sistemi oluş­
turmak için tek başına mücadele etmek zorundaydı. Görevine baş­
ladığında, dışarıdan bakan biri, kesinlikle ona şans vermezdi. Arap­
lar, kesinlikle tek tanrıcılığa hazır görünmüyordu.”775

Bu ortam koşullarında, yüksek teolojili bir dinin, yirmi üç yıl 
gibi bir sürede ortaya çıkıp başarıya ulaşması, sosyal bilimlerde, eşi­
ne rastlanır bir olgu değildir.

Goldziher diyor ki: “Bu dinin, kendi doktriner-resmî şekliyle 
bile felsefi kafaları tatmin edebilecek yegâne din olduğunu, akıllıca 
tespit ettim. Benim idealim, Yahudiliği de benzer bir rasyonel sevi­
yeye yükseltmekti.Tecrübem bana göstermiştir ki İslam, batıl inanç­
ları ve şirk unsurlarını rasyonellikle değil, bilakis kendi geleneksel 
(ortodoks) öğretisi ile hoş görmeyen tek dindir.”776

Dinî Tolerans

Genel tabloyu kısaca çizdikten sonra -bir gayrimüslim bakış açı­
sıyla- Hz. Muhammed (s.a.v.), yaşadığı toplumun içinden çıkan ve 
vahiy almayan bir fert olarak düşünüldüğünde, “yeni din, eski top­
lumla açıklanabilir mi?” sorusuna cevap vermek için tikel bir konu­
yu incelemek de uygun olacaktır, diye düşündüm.

Zira insan, kavanozdaki balık gibi toplumu tarafından ku­
şatılmıştır. İstisnai kişiler hariç, ufku içinde bulunduğu toplum 
tarafından belirlenir. Eğer Hz. Muhammed’in (s.a.v.) bilgisi va­



hiy kaynaklı olmasaydı, üç aşağı beş yukarı cahiliye Araphnnın 
dînine yakın özellikler göstermesi beklenirdi. Oysa vakıa öyle de­
ğildir.

Burada yapacağımız tikel kıyas, cahiliye dönemi ve İslam son­
rası kıyaslaması içereceği için iki dönemi de tasvir etmek gereke­
cektir. Biz daha öncesinde, cahiliye Araplannın dini hoşgörü yakla­
şımlın ile ilgili çokça örneği aktardığımız için bu konu üzerinden 
kıyaslamak, kitabın hacmini uzatmama açısından faydalı olacaktır. 
Bu yüzden, dinsel hoşgörü açısından, Hz. Muhammed’in (s.a.v.) 
içinden çıktığı toplum ile oluşturduğu toplumu kıyaslamak fayda­
lı olacaktır. Bu yapacağımız, sadece bir konu üzerinden kıyaslama­
dır. Belki bu şekilde yüzlerce konu bulunabilir. Kitabın ön sözünde 
bahsettiğimiz üzere; iyice temellendirilmemiş pek çok delilden zi­
yade, detayları ile incelenmiş bir örneği ele almanın daha faydalı ol­
duğu kanaatindeyiz. Ancak, delillerimizin sadece bu konuya mün­
hasır olmadığının bilinmesi önemlidir.

Bilal ve Ammar’a (r.a.) yapılanlar, müşriklerin, dini bastırmak 
için şiddete başvurmaları, yakaladıkları bazı sahabileri işkence ile 
öldürmeleri, Müslümanları iki defa hicrete zorlamaları vb. olgular, 
kitap boyunca uzunca gösterildi. İlerleyen sayfalarda da bununla 
ilgili örnekler vardır. O hâlde, tüm kitabımızın ispat ettiği bu du­
rumu, tek parça hâlinde göstermek için burada tekrar etmek, cid­
diyetle okuma yapanlar için lüzumsuz yere kitabın hacmini artır­
mak anlamı taşıyacaktır. Fetihlerde ahlaki ve hukuki toleransı da 
daha önceki sayfalarımızda incelemiştik. Bu başlık, o konu ile de 
ilintilidir.

0 hâlde biz, İslam sonrası oluşan dinî toleransı inceleyelim.

Bu konuda, spekülasyona kaçmaksızın izleyebileceğimiz en ko­
lay örnek, Bizans’ın güney toprakları içerisinde kalan Şam, Kudüs 
bölgesi fethidir. Bu bölgenin, döneme pikin tarihî kayıtları, diğer 
bölgelere nazaran oldukça fâzla ve bölgede yaşayan insanların tarih 
yazma alışkanlığı yüksektir, özellikle bölge Hristiynnlıırının kilise 
kayıtlan mevcuttur. Hem İslam sonrası döneme hem de İslam ön­
cesi Bizans dönemine ait yazılı kaynaklar,günümüze ulaşmıştır. Ay­
rıca, İslam öncesi döneme ait Bizans’ın mezhep baskılarının kaydı-



nın mevcut olması, İslam sonrası dönemde de zulüm ve baskı olsay­
dı, nakledileceğini düşündürür. Bu kaynaklardan çok önemli numu­
neler günümüze ulaşmıştır.777

777. İslam’ın diğer coğrafyalarda yayılımı konusunu incelemek için, onun ya­

yılış sürecini, ilgili döneme ait kayıtlarla incelemiş olan T. W. Arnold’un, 
h/amtn Tebliğ Tarihi adıyla Türkçcye çevrilmiş eserine başvurulabilir. Her 

ne kadar bazı eksik ve hatalı yönleri olsa da, İngiliz oryantalist hem çok 
geniş bir coğrafyayı taraması hem yakın dönem tarihî verilere direkt atıf 

yapması ile gerçekten güzel bir çalışma ortaya koymuştur. Tüm coğraf­

yaları incelemek, eserimizin konusunu aşacaktır.
778. Lewis, Tarihte Araplar, s. 40.

Ayrıca bölgenin, Hz. Muhammed’in (s.a.v.) vefatından hemen 
sonra fethedilmiş olması, Hz. Muhammed’in (s.a.v.) yetiştirdiği sa- 
habilcrin döneminin ruhunu göstermesi açısından önemlidir. Bilin­
diği üzere Hz. Ömer, Nebi’den (s.a.v.) on iki yıl sonra vefat etmiş­
tir. Bölge, onun döneminde fethedilmiştir. Yani İslam’ın sıcak me­
sajının yansımalarını en iyi görebileceğimiz veri skalası buradadır. 
Aşağıda yazılanları, Hz. Muhammed (s.a.v.) ve sahabesinin uğradı­
ğı dinî baskılan düşünerek okumaya çalışın.

Onlar, dinlerinden dolayı şiddetten başka bir şey görmemiş in­
sanlar olarak nasıl muamelede bulundular? Bunu kimden öğrendi­
ler? Dünya onlara ne verdi? Onlar dünyaya ne kattılar? Ne buldu­
lar? Ne bıraktılar?..

Aktaracaklarımız, dinî tolerans bağlamında ele alınacak olsa 
dahi, nakillerin içerisinde “Fetihlerin Hukuk ve Ahlakı” bölümün­
de ele alabileceğimiz çokça fenomen vardır. Bu yönden de dikkatli­
ce okunmasında fayda olacaktır.

Lewis diyor ki: “Fatihler, fethettikleri bölgelerin sakinlerinin 
dinlerine ve iç işlerine karışmıyorlardı. Bunlar, hoşgörü gösterilen 
dinlerin mensupları anlamına gelen zimmi statüsündeyd’ıler. İdare­
nin Bizans’tan Araplara geçmesi, bölge halkları tarafından genellik­
le sevinçle karşılanmıştır."778

Emile Dermenghem diyor ki: “Hz. Ömer döneminde gerçek­
leşen Kudüs’ün fethinde gösterilen tavır, yukarıdaki olguyu anlama­
mıza yardımcı olacaktır.



Burada, Hz. Ömer’in bir fatih olarak Kudüs’e girdiği anı hatır­
latmak istiyoruz. Hz. Ömer buraya girerken hiçbir Hristiyan’a, en 
uûk bir kötülüğün yapılmasına müsaade etmemiş, kiliseleri kendi­
lerine bırakmış ve hiç kimsenin bu kiliselere dokunmamasını em- 
ıttmişti. Ayrıca Kudüs patriğinin fevkalade gönlünü aldıktan son­
ra, patrik ona, kendi kiliselerinde namaz kılmasını teklif ettiği hâl­
de Hz. Ömer, bunu kabul etmeyip daha sonra gelecek Müslümanla­
rın, bu davranışı delil göstererek kiliseleri mescitlere çevirmeye kal­
kışmamalarını istemişti. Bunu açık kalplilikle ifade etmek lazım ki, 
Hz. Ömer’in bu davranışı, Haçlı ordularının, Kudüs’ü asırlar sonra 
Haçlı seferleri sırasında tekrar Müslümanların ellerinden aldıkları 
arada, süvarilerinin dizlerine ve atlarının dizginlerine kadar çıkan 
bir kan gölü içerisinde şehre girişleri ve bütün Müslümanları ve şe­
hirdeki herkesi kılıçtan geçirmek suretiyle büyük bir katliam yap- 
nldannı görüyor ve her iki fatihin Kudüs şehrine girişlerini yan ya­
na getirip yorumu okuyucuya bırakıyoruz. Hz. Ömer, Kudüs’ü fet­
hederken Hristiyanlara nasıl davranmıştı, Haçlılar ise yine bir Hıris­
tiyan olarak Kudüs’ü Müslümanların ellerinden aldıklarında nasıl 
bir davranış sergilemişlerdi!”779

W. Dermenghem, Hz Muhammed ve Risaleti, s. 377.
İM. Hitti, Siyasi ve Kültüre! İslam Tarihi, s. 216.

Philip Hitti diyor ki: “Mesela, Suriye ahalisinin yeni fatihlere 
karşı beslediği hisleri göstermesi açısından, Hıms ahalisine atfedi­
len bir beyanname vardır: Biz sizin idarenizi ve gösterdiğiniz ada­
leti, içinde yaşadığımız zulüm ve baskı durumundan çok daha faz­
la seviyoruz.”780

T. W. Arnold diyor ki: “Kudüs’ün, Halife Ömer tarafindan tes­
lim alınması esnasında ortaya konulan şartlar, böyle bir anlaşmaya 
örnek olarak gösterilebilir:

‘Bismillahirrahmanirrahim. Bu, Allah’ın kulu ve müminlerin 
emin Ömer tarafından Ilya (Kudüs) halkına verilen emannamedir. 
Emirü’l-Müminin hasta olsun, sıhhatte olsun, bütün halkın mal ve 
canlannın korunacağım garanti eder. Aynı zamanda ibadet yerle­
rine, haçlarına ve dinlerine dokunmayacağını temin eder. Kilisele­
ri tahrip edilmeyeceği gibi mesken hâline de çevrilmeyecektir. Es- 



kidcn sahip oldukları haklar, aynen muhafaza edilecektir. Ne ma­
lik oldukları şeylere halel gelecek ne de mezhepleri hususunda on­
lara bir baskı7” yapılacaktır. İçlerinden hiç kimse, hiçbir şekilde za­
rar görmeyecektir.™

Bodley diyor ki: “Hz. Ömer, halife olup da Kudüs’ü zapt et­
tiği zaman, Hristiyanlara vc onların kiliselerine katiyen el sürül­
memesi için kati emirler verdi. 8. asırda Müslümanlar Ispanya’yı 

işgal ettikleri zaman, Hristiyanlıkla alakalı teması olan her şeh­
ri fethettiler. Bu 15. asır zarfında Avrupa’daki Arap hâkimiye­
tinin tasfiyesine kadar devam etti. Hristiyanlar yeniden hâkim 
oldukları zaman, bu devam etmedi. Müslüman müsamahaları­
nın yerini, mukaddes cngizisyonun(î) mecburi din değiştirmeleri 
aldı.™

T. W. Arnold diyor ki: “Halife Ömer, bir başka dine mensup 
tebaaya karşı beslediği merhamet duygusuyla paralel olarak Bey- 
tu 1-Mâl’den, cüzzamlı hasta Hristiyanlara para ve gıda yardımı ya­
pılmasını emretmiştir. Kendisinden sonra gelecek halifeye emanet 
bırakacağı vazifeyle ilgili vasiyetinde bile zımmileri unutmamıştır; 
‘Allah’ın ve Peygamberin himayesinde bulunan zımmileri ona ema­
net ediyorum. Onlarla yapılan akdin tutulmasına ihtimam edin, ya­
ni onlarla yapılan sözleşmeyi koruyun ve onlara taşıyamayacakları 
yük yüklemeyin.* ”781 782 783 784

781. Bölge Hristiyanlan, Bizans’ın resmî mezhebinden olmadıkları için uzun 

dönemler bu jönden baskıya uğramışlardır. Bu tolerans, bölge halkını en 
çok sevindiren hususlardan biri olarak görülmüştür. Hatta fetihlerin hız­

lı olmasının sebeplerinden biri olarak bölge halklarının, toleransa kavuş­

tukları için az direndiklerini söyleyen çokça yazar mevcuttur. Bunu des­

tekleyen bir başka yön, halkın Bizans ile aynı mezhebe sahip olduğu böl­

gelerde, direncin daha yüksek olmasıdır. O hâlde şu tespiti rahatlıkla ya­

pabiliriz: Bu büyük fetih hareketi, bir barbar istilası gibi ele alınabilmek­

ten çok uzaktır. O tolerans, hoşgörü, hukuk ve ahlak silahlarına dayanan 

büyük bir medeniyet hareketidir. Fikirden destek alan ve fikrin sonucu 

olan büyük bir fütuhattır.

782. Arnold, İslam’ın Tebliğ Tarihi, s. 85.

783. Bodley, Hazreti Muhammed, s. 346.
784. Arnold, İslam'ın Tebliğ Tarihi, s. 86.



Thomas Bauer diyor Id: “İslam toplumlannda Yahudiler, Hris- 
tiwnlar, Sabiilcr, Zerdüştler, Hindular vc diğerleri, hoş görülmekle 
kalmayıp birçok alanda çoğunluğu oluşturuyorlardı.”’8’

Islami kaynaklar, bu tarz muameleyi emreden emirlerle dolu- 
dur. örneğin, Hz. Ömer’in de vefat etmeden evvel vasiyet ettiği hu­
susa temel olan hadisi, Emile Dermenghem nakletmiştir. Dermen- 
ghem'in naklettiği bu hadiste Hz. Muhammed (s.a.v.) şöyle buyur­
muştur: “Her kim, bir zımmiyc (gayrimüslim tebaa) eziyet ederse 
hizmette ben onun hasmı olacağım.”784

"Hem İslam hem de Hristiyan kaynakları, kan dökülmesini ve 
tahribat yapılmasını önlemek amacıyla Halife Ömer b. Hattab’ın 
bizzat Kudüs’e giderek şehri, Sophronios’tan teslim aldığını söyle­
mişlerdir.”78’

0 gün Şam, bugün adlandırıldığı bölgeden çok daha geniş bir 
coğrafyayı kapsamaktadır. Bu coğrafyanın diğer bölgelerindeki mu­
amele de buna benzer olmuştur.

7.yüzyıla ait olan mektupta Nasturi Patriği 3. İshoyab’ın sözle­
rini,Thomas Walker Arnold naklediyor. Mektup, bir patriğin elin­
den yazılmış ve din değiştirip Müslüman olan Hristiyanlara sitem 
mahiyeti taşımaktadır. Ancak, ikincil delil olarak da Müslümanla­
rı, o bölgede, kimseyi din değiştirmeye zorlamadıklarını gösterme­
si açısından önemlidir. Mektubun içeriği şöyledir:

“Ve Araplar, içinde bulunduğumuz bu zamanda, Tanrının, dün­
ya imparatorluğunu bahşettiği Araplar! Bak da gör, onlar şimdi ara­
mızda bulunuyorlar. Onlar, Hristfyanlığa saldırmıyorlar; aksine di­
nimize, rahiplerimize ve azizlerimize hürmet gösteriyorlar. Hem de 
kilise ve manastırlara bazı faydalarda bulunuyorlar. O hâlde Merv 
halkı niçin Araplar için kendi dinlerini terk etti? Hem de Merv hal­
kının kendi ifadelerine göre, Araplar, dinlerini terke zorlamamış ve 
nullanmn bir kısmını vermeleri hâlinde onları, emniyet içinde ve

785. Bauer, Ortaçağ Dünyası, ss. 51 -52.

786. Dermenghem, Hz. Muhammed ve Risaleti, s. 377.
787. Duygu, İslam ve Hristiyanlık: Hristiyanlara Göre İki Dinin Karşılaşması 

ve İlk Etkileşimler, s. 169. 



iticilerini muhafaza eder bir vaziyette tutmak için çile çekerken bu 
hâllerin yaşanması nedendir?"™

T. W. Arnold, bu mektup için şunları söylüyor: “Bu mektup, ye­
ni dinin barışçı bir yolla yayıldığına dair çarpıcı bir şehadet niteli­
ği taşımaktadır."™

Metin daha dikkatli okunduğunda şu hususlar göze çarpa­
caktır:

1. İslam fütuhatı döneminde yaşamış bir yazar tarafından yazıl­
dığı anlaşılır: “İçinde bulunduğumuz bu zamanda Tanrı nın 
dünya imparatorluğunu bahşettiği Araplar”.

2. Fatih Müslümanların, gayrimüslimlere hürmet gösterdikle­
ri kolayca anlaşılır.

3. Kiliseleri yıkmadıkları, bilakis onların faydasına davranışla­
rının olduğu anlaşılır.

4. Patriğin Müslüman olanlara sinirlenmesinden anlaşıldı­
ğı üzere cizye, Müslümanlaşmanm sebebi olarak görülecek 
düzeyde ağır bir vergi değildi.

Gerçekten bugün o bölgede, dinini değiştiren insanların ciz­
ye sebebiyle dinini değiştirdiği propagandası oldukça yaygın­
dır.

Bölgedeki monofızit788 789 790 Hristiyanlar, yüzyıllardır Bizans’ın 
askerî, hukuki ve ekonomik baskısına rağmen, mezhepleri­
ni dahi değiştirmemişlerdir. Bu insanların, vergi ile dinleri­
ni değiştirdiklerini düşünmek abestir.

788. Arnold, İslam'ın Tebliğ Tarihi, s. 118.
789. Arnold, İslam’ın Tebliğ Tarihi, s. 117.

790. Daha doğrusu Miafizit.
791. Arnold, İslam’ın Tebliğ Tarihi, s. 117.

İslami kaynaklardaki vergi kayıtlarının tamamında, bölgele­
rin İslamlaşması sebebiyle yüzyıllar içerisinde vergi gelirle­
rinde düşme görülmektedir.791 Bu demek oluyor ki bu insan­
lar, başlangıçta vergilerini ödemişler ve yaşadıkları sulh orta­
mında yavaş yavaş Müslüman olmuşlardır. Aksi hâlde, vergi 



çok ceberutça olsaydı, ilk dönemde, yalandan da olsa yüksek 
bir Müslümanlaşma olması gerekirdi. Aynı şekilde bu, silah­
lı zorlamanın olmadığı hususunda da delil olacaktır.

Cizye vergisi, ağır değildir. Onlardan zekât alınmadığı için 
zekât + korunma bedeli gibi düşünülebilir. Gayrimüslim­
ler orduya alınmadıkları için fark ortaya çıkmıştır. Askere 
giden gayrimüslimlerden cizye değil, zekât alındığına dair 
pratik uygulamalar olmuştur. Hatta askerlik yapmayan ba­
zı Müslüman gruplardan, zekât yerine cizye tahsil edildiği 
olmuştur.792

% Arnold, İslam'ın Tebliğ Tarihi, ss. 92-93.

M Duygu, İslam ve Hristiyanlık: Hristiyanlara Göre İki Dinin Karşılaşması 

ve İlk Etkileşimler, s. 442.
İM Bauer, Ortaçağ Dünyası, s. 68.

^5. Arnold, İslam’ın Tebliğ Tarihi, ss. 98-100.

5. Kiliselerin yıkılmaması ve hatta faydalarına olacak bazı fa­
aliyetlerde bulunulması olgusundan daha ilginç olanı, yeni 
kiliselerin yapılmasıdır.

Tine, Süryani Hristiyanlarından Zuqnin Kanoniği yazarı 
şöyle bir kayıtta bulunmaktadır: “Hiçbir fiziksel şiddet ve 
işkence olmaksızın insanlar, büyük bir şevk ve istekle yir­
mili, otuzlu, yüzlü, iki yüzlü, üç yüzlü gruplar hâlinde, hem 
de onları buna zorlayan hiçbir şey yokken din değiştirdiler 
(Müslüman oldular).”793

Hakeza, bu insanların gerek Roma döneminde, gerek Bizans 
döneminde, gerekse Sasani döneminde, canları pahasına da 
olsa, bırakınız din değiştirmeyi, mezheplerini dahi değiştir­
mediklerini tekrar hatırlamak gerekir.

Bauer diyor ki: “İslam orduları bölgeden Şam’a doğru geçerken 
kiliseler inşa ediliyordu ve bu kiliselerde, ciddi bir zarar gördükleri­
ne veya yok edildiklerine dair hiçbir belirti yoktu.”794

Bununla ilgili çokça örnek nakledilmiştir.795 Arnold’un naklet­
tiği şu örnek ise oldukça ilgi çekicidir:



“Mehdi döneminde, Bizans imparatorluğuna karşı yapılmış çok 
sayıda seferlerde esir düşen Hristiyanlar için Bağdat’ta bir kilise yap­
tırılmıştı."’*

796. Arnold, İslam'ın Tebliğ Tarihi, s. 99.

797. Bauer, Ortaçağ Dünyası, s. 52.
798. Bauer, Ortaçağ Dünyası, s. 52.

Esirlerin, insanca muamele görmesinin neredeyse müşahede 
edilmediği bir çağda -ki bugün bu konuda bir gelişme olmadığı­
nı 21. yüzyılda Ebu Gureyb ve Guantanamo örnekleri ile biliyoruz, 
dolayısıyla ilerlemeci tarih anlayışını sadece bu örnekle bile rahatça 
reddedebiliriz- onların bırakınız insani şartlarda yaşamasını, ibadet 
ihtiyaçları için bile devletin kasasından para harcandığı bir toplu­
mu nasıl anlayabiliriz?

Thomas Bauer diyor ki: “Müslümanlar, Filistin ve Suriye’yi ele 
geçirirken tüm Yahudi topluluklarım rahat bırakmışlar ve Ramie 
şehri kurulduğu anda Yahudiler, kısa bir süre içinde bu İslam şehri­
ne yerleşmiş, bir de sinagog inşa etmişlerdir.”796 797 798

Thomas Bauer, aynı sayfada şunları kaydediyor: “Bir diğer 
önemli fark da meslek seçimlerinde görülür. Yahudiler, meslek se­
çerken herhangi bir kısıtlamaya maruz kalmaz; sadece orduya alın­
mazlardı. Avrupa’daki Yahudiler, bu açıdan bakıldığında zaman za­
man ve yer yer farklı yaklaşımlarla karşı karşıya kalmışlardır. Son 
olarak şunu da belirtmek gerekir ki İslam’ı kabul eden Yahudiler, 
eski Müslümanların tüm imkânlarından ve ayrıcalıklarından da ya­
rarlandılar. Avrupa’da sık sık karşılaştıkları güvensizlik, İslam dün­
yasına yabancıdır.”7”

Aynı şekilde İspanya’da, Endülüs döneminde Müslümanların 
idaresinde rahatça yaşayan Yahudiler, bölgenin Hristiyanlar tara­
findan ele geçirilmesinden sonra işkenceler ile dinlerinden dönme­
ye zorlanmıştır. Bir kısmı ölmüş, bir kısmı yalandan din değiştirmiş 
bir kısmı ise farklı coğrafyalara kaçmıştır. Aynı şey, Endülüs Müs­
lümanlarının başına da gelmiştir. Ispanya’dan kaçan Yahudiler, dini 
toleransın nerede olduğunu bildikleri için yine bir İslam toprağı olan 
Osmanlı’ya geçmişlerdir. Avrupa’da Yahudiler cadı avı, soykırım vb. 
envaiçeşit zulme uğrarken Osmanlı’da bunların hiçbirisi olmamıştır.



Aşağıda nakledeceğimiz türden bir örneğin, dünya tarihinde 
benzerinin bulunabileceği konusunda çok derin şüphelerim var. Ay­
rıca bu nakiller, cizyenin din değiştirmede bir baskı unsuru olma­
dığını, bilakis koruma bedeli olduğunu göstermesi açısından da de­
ğerlidir.

Suriye şehirleri fethedildikten ve cizyeler toplandıktan sonra 
ışığıda zikredilen hadiseler gerçekleşmiştir:

Thomas Walker Arnold diyor ki: “İmparator Hcraklius, toprak- 
hnnagiren İslam ordularını geri püskürtmek için bir ordu toplamış­
tı. Bu esnada Müslümanlar, bütün güçleriyle karşılarına çıkacak olan 
direnişe karşı gayretle çalışıyorlardı. Arap kumandan Ebu Ubeyde 
İshm topraklarına katılan Suriye şehirlerinin valilerine mektup ya­
zarak şehirlilerden toplamış oldukları bütün cizyenin iadesini em­
retmiş ve halka hitaben şöyle yazmıştı:

‘Büyük bir gücün, bize doğru ilerlediği haberini aldığımız için 
sizden aldığımız parayı geri veriyoruz. Aramızda anlaşmaya göre, 
sîzleri korumamız gerekiyor. Fakat şimdi bu bizim gücümüzü aşı- 
pr. Bu sebeple sizden aldıklarımızı geri veriyoruz. Eğer galip ge­
lirsek anlaşmamızın şartları gereği kendimizi sizi korumaya mec­
bur sayacağız.’

Bu emir doğrultusunda, devlet hâzinesinden yüklü miktarlarda 
ödemeler yapıldı. Hristiyanlar Müslümanların reisleri için dua et­
mişlerdi. Ve dualarında şöyle diyorlardı:

‘Allah size, bizi tekrar yönetmeyi nasip etsin. Sizi Romalılar üze­
rine muzaffer kılsın. Sizin yerinizde onlar olsaydı, bize hiçbir şeyi 
geri vermezlerdi. Bilakis elimizde kalanları da alırlardı.”*799

799. Arnold, İslam'ın Tebliğ Tarihi, ss. 91-92.

Süryani tarihçi Telmahreli Dionysios, aynı olayı şöyle aktar­
maktadır:

“Herakleios, bu havadisleri öğrenince Armania, Suriye ve Ro­
ma ülkesinin merkez topraklarına üç yüz bin kişilik bir ordu top­
ladı. Bunları, üç komutanın emri altına tevdi etti... Ancak Araplar, 
onlara karşı çıkmaya çekindiler, zorluklarla kazandıkları şehirleri 
terk etmeyi ve kendi memleketlerine dönmeyi bile düşündüler...



Ömer tarafından Arap ordusunda kumandanlığa atanmış Ebu 
llbeydc, Habib b. Mcslcmc’ye, Emcsa halkından almış olduğu ver­
giyi onlara geri vermesini vc onlara şu mesajı iletmesini emretti:

‘Karşılıklı olarak ettiğimiz yeminlerle bağlıyız. Şimdi biz, Ro­
malılarla savaşmaya gidiyoruz. Eğer geri dönersek bu vergi bizim­
dir. Fakat eğer bozguna uğrarsak vc geri dönemezsek kendi yemin­
lerimizden beraat etmiş oluruz.’

Onlar böylccc, Emesa’dan Damaskos’a doğru ayrıldılar ve Emir 
Ebu Ubeyde, Said b. Kulsum’a, Damaskos halkından toplanmış ver­
ginin, aynı şekilde iade edilmesini emretti. Zira onların valisi» bu­
nun toplanmasından mesuldü. Onlara şöyle dedi:

‘Şayet muzaffer bir şekilde geri dönersek bunu geri alacağız. Fa­
kat eğer bozguna uğrarsak ve sizi Romalılardan kurtarmaya muk­
tedir olamazsak verginiz burada, onu alın! Biz, kendi payımız açı­
sından size vermiş olduğumuz yeminden, böylece feragat etmiş olu­
yoruz.’

(Ardından,Yermük Savaşındaki Müslüman galibiyetini akta­
rıyor. Devamında ise şunları ekliyor) Araplar, büyük zaferin sevin­
ci içerisinde Damaskos’a döndüler. Damaskoslular onları, şehrin dı­
şında selamlayarak karşıladılar. Onları, neşe içerisinde içeri aldılar. 
Bütün anlaşma ve ikna edici sözler teyit edildi.”800

800. Duygu, Süryani Tarih Yazıcılığında Geç^ntihfağ, ss. 434-436.

Olayı tefekkür edecek ve kendimizi o ortamda hayal edecek 
olursak şunları söyleyebiliriz:

1. Kendilerine saldıran büyük bir ordudan haberdar olmuş İs­
lam ordusunun, elbette paraya ihtiyacı olacaktır. Ahlakın si­
yasetini değil, siyasetin ahlakını benimsemiş bir grup olsa­
lardı, bırakınız cizyeleri iade etmeyi, halkın elinde ne varsa 
onu toplarlardı. Hakeza dün, bugün ve yarın, siyasetin ahla­
kında müşahede edilecek davranış tipi budur. İşgal ile fethi 
ayıran nokta da burasıdır. Nerede sömürgeleştirmek, nerede 
bu davranış?

2. İlk maddede söylediklerimiz, açıkça bölge Hristiyanları ta­
rafindan aktarılmıştır. Roma yönetiminde olsalardı, benze-



ri bir davranış yerine, ellerinde kalanın da toplanacağı ifade 
edilmiştir.

3. Zimmilik (İslam ülkesinde yaşayan gayrimüslim) hukukun­
da, alman vergi olan cizyenin, bir bash unsuru değil, korun­
ma bedeli olduğu anlaşılmaktadır.

4. Bu insanların İslamlaşmasının kökeninde, bu davranışlar 
aranmalıdır.

5. İslam fütuhatının kökenlerini, iktisadi olgularda ya da gani­
met hırsında aramak abestir. Böylesi bir yorumlama şekli bu 
ve bunun gibi pek çok olayı açıklamaz. Fethedilen pek çok 
bölgede, bölge halkı Müslüman olsun diye kendilerine pa­
ra verilmiştir.  Müellefe-i kulûb ayeti, bu bağlamda açık­
tır. Böyle insanlara zekâttan pay ayırılmıştır. Böylesi bir du­
rum, elbette iktisadi etmenlere dayandırılamaz.

801

6. Fetihler, bir fikirden destek almış, ahlak ve hukuku kuşan­
mıştır. Vahiy olmasaydı önceki sayfalarda tasvir ettiğimiz ca- 
hiliye Arap toplumunun 20-30 yılda böylesi bir kültürü do­
ğurması asla beklenmezdi.

801. Arnold, İslam'in Tebliğ Tarihi, s. 119.
802. Arnold, İslam'ın Tebliğ Tarihi, s. 91.
803. Radıyallahu anhuma ebeden.

T. W. Arnold diyor ki: “Halid b. Velid, Hira civarındaki ba­
zı kasabaların halkıyla yapmış olduğu anlaşmada şöyle yazmakta­
dır: ‘Eğer sizi korursak cizye hakkımızdır. Eğer koruyamazsak bu­
nu hak etmeyiz.”802

Halid’in de Ebu Ubeyde803 ile aynı tavrı göstermesi, önceki bö­
lümlerde, fütuhatın kurumsalhğına ve öğretiye dayandığı ile ilgili 
sözlerimizi teyit etmektedir. Bu, şahsa bağlı bir tavır değildir. Öğ­
retinin kendisinden destek almaktadır. Nebi’den (s.a.v.) sonra henüz 
on yıl bile geçmemiştir. Bu monofizit Hristiyanlar, dindaşları olan 
Bizans’tan gördükleri zulümler üzerine, yüzlerce yıl feryat etmişler­
dir. Onların bu feryatları yazılı olarak bugüne ulaşmıştır.

Emile Dermenghem diyor ki: “Robertson, Şartken in Tarihi adlı 
eserinde şöyle diyor: ‘Dünya tarihinde, yalnızca Muhammede tabi



olanların kendileri, insanlın İslama davet ederken büyük bir tatlı­
lık güzellik ve müsamahayla davet etmişlerdir. Onların dışında hiç 
kimse böyle güzel bir davette bulunab'dmiş değildir.’ Keşiş Michon, 
Doğuda Dini Bir Seyahat adh eserinde diyor ki: ‘Şunu esefle ve açık 
kalplilikle ifade ediyorum ki dinî davetlerde, ümmetler arasında sev­
giyi, Müslümanlar Hristiyanlara öğretmiş ve davetin nasıl bir mü­
samahayla yapılacağını göstermiştir.”®04

Thomas Walker Arnold diyor ki: “Müslüman ordusu, Ürdün va­
disine varıp Ebu Ubeyde, Fıhl’de çadırını kurduğunda, ülkede yaşa­
yan Hristiyanlar Araplara yazdıkları mektupta şöyle diyordu:

‘Ey Müslümanlar! Biz,sizleri Hristiyanlara tercih ediyoruz. Her 
ne kadar onlar dindaşımızsa da siz bizim dinimize daha çok sahip 
çıkıyor, bize daha merhametli ve adaletli davranıyorsunuz. Sizin ida­
reniz, onlarınkinden çok daha iyi. Zira onlar mallarımızı, evlerimi­
zi elimizden alıyorlardı.’

Emessa halkı, kapdarını Heraklius’un ordusuna kapatmış ve 
Müslümanlara, ‘Sizin yönetiminizi ve adaletinizi, Rumların adalet­
sizliklerine ve baskılarına tercih ederiz.’ demişlerdi... Suriye’deki ge­
nel düşünce de bu istikametteydi.”80’

Bu tür sahneler, bize yabancı değildir. Gerçekten Osmanh’nın 
fetihlerinde, Balkan coğrafyasında da bu olgu müşahede edilmiştir. 
Fetret devri gibi împaratorluk’un çatırdadığı dönemde, eğer bir me­
zalim olsaydı, tüm Balkan halklarının isyanını görmemiz gerekirdi. 
Oysa Balkan coğrafyası on bir yıl boyunca, Osmanlı’daki taht kav­
gasının bitmesini beklemiştir.

Thomas Walker Arnold şöyle diyor: “İslam’ın ilk dönemlerinde, 
Hristiyan tebaaya gösterilen bu hürriyetçi tavır göz önüne alındığın­
da, din değiştirmede kılıç gücünün etkin olduğu yönündeki yaygın 
varsayımın pek de tatmin edici olmadığı görülmektedir. Dolayısıy­
la kendimizi zorlamadan, daha tesirli başka saikler aramak mecbu­
riyetinde hissediyoruz.”804 805 806

804. Dermenghem, Hz. Muhammed ve Risaleti, s. 378.
805. Arnold, İslam'ın Tebliğ Tarihi, ss. 83-84.

806. Arnold, İslam'ın Tebliğ Tarihi, s. 102.



Thomas Walker Arnold, başka bir yerde şunları kaydetmek­
tedir: “Gayrimüslimleri zorla İslam dinini kabul ettirmeye yöne­
lik organize teşebbüslere veya Hristiyanhğı ortadan kaldırmak için 
sistemli bir mezalime dair hiçbir kayda rastlamıyoruz. Halifeler, bu 
iki yoldan birini yapmayı kararlaştırmış olsalardı, Ferdinand ve îsa- 
bella’nın, Müslümanları Ispanya’dan kovması veya 14. Lui’nin, Pro­
testanlığı Fransa’da suç sayması ya da Yahudilerin, 350 yıl İngilte­
re’den uzak tutulması kadar kolay bir şekilde, Hristiyanlığm kökü­
nü kurulabilirlerdi... (Arnold, sayfanın devamında, farklı mezhep­
lerinden dolayı aykırı görüldüklerinden bahsettikten sonra şunla­
rı ekliyor): Hristiyan dünyasınca aykırı kabul edilmişler ve kendile­
rine yardım eli uzatılmaz olmuştu. Dolayısıyla bu kiliselerin günü­
müze kadar fiilen varlıklarını sürdürebilmeleri, genel olarak Müs­
lüman yönetimlerin, bunlara göstermiş olduğu müsamahakâr tav­
rın kuvvetli bir delilidir.”807

*07. Arnold, İslam'ın Tebliğ Tarihi, s. 114.
*0* *. Arnold, İslam'ın Tebliğ Tarihi, s. 76.
*09. Armstrong, İslam Peygamberinin Biyografisi Hazreti Muhammed, s. 380.
*10. Armstrong, İslam Peygamberinin Biyografisi Hazreti Muhammed, s. 243.

Endülüs’teki durum ise açıktır. Tekrara düşmemek için burada 
zikretme gereği duymuyorum.

Hz. Muhammed’in (s.a.v.) vefatı üzerinden henüz on yıl geç­
memişken görülen bu fetihler ve fetihlerde gösterilen bu ahlak, bi­
ze neyi anlatmak?

Arnold, Arap coğrafyasında bulunan Hristiyan kabilelerden 
-Tağliboğullan gibi- örnek vererek diyor ki: “Halife Ömer, kendi 
dinlerinde kalmayı tercih eden bu kabileye herhangi bir baskı uy­
gulanmasını yasaklamış, ibadetlerini yerine getirirken rahatsız edil­
memelerini emretmiştir.”808

Armstrong şöyle diyor: “Fethedilen yerlerde, halk üzerine asla 
İslam inancı empoze edilmedi ya da zorlama yapılmadı.”809

Armstrong, başka bir yerde şunları kaydediyor: “Batı’da, Mu- 
hammed’i, genellikle gönülsüz bir dünyada, İslam inancını zorla yay­
mak için kıhcını çeken bir savaş lideri olarak görme eğilimindeyiz. 
Oysa gerçek, bundan çok uzaktır.”810



Hodgson şöyle diyor: “Müslümanlar, imparatorluklarının top­
raklarında yaşayan halkları, din değiştirmeye zorlamadılar.’8"

Maxime Rodinson diyor ki: "Araplar, Avrupa’da, sanddığı gi­
bi dinlerini zorla kabul ettirmeyi hiçbir zaman denememişlerdir.”811 812 813

811. Hodgson, İslam'ın Serüveni, s. 257.

812. Rodinson, Muhammed, s. 336.
813. Dermenghem, Hz. Muhammed ve Risaleti, s. 377.
814. Armstrong, İslam Peygamberinin Biyografisi Hazreti Muhammed, s. 389.

815. Lewis, TarihteAraplar, s. 125.
816. Bodley, Hazreti Muhammed, s. 349 (Yazar, Müslüman değildir).

Emile Dermenghem diyor ki: “Tarihte Müslümanların, bir hal­
kı topyekûn bir katliamdan geçirdikleri görülmüş değildir.”815

Armstrong diyor ki: “Batılı efsanelerin aksine Hz. Muhammed, 
dinini kılıç gücüne değil, barış ve uzlaşma kavramını vurgulayan İs­

lam anlayışına dayandırmıştır"814

Bernard Lewis diyor ki: “İslam cemiyetinin bu çeşitliliğinden, 
özellikle Avrupalı araştırmacıların dikkatini çeken ikinci bir husus 
ortaya çıkmıştır; diğerlerine nazaran daha hoşgörülü olması. Batılı 
çağdaşların aksine Orta Çağ Müslümanları, kendilerine tabi olan­
lara inançlarını kabul ettirmek için kuvvete başvurmaya çok nadir 
ihtiyaç duymuşlardır.”815

Bodley diyor ki: “Hiçbir Yahudi, Budist veya Hristiyan, dininin 
bu kadar mucizevi ve akılları durduracak bir surette büyüyüp yayılı­
şına şahit olmadı. Hiçbir dinî lider, sağlığında, Hz. Muhammed ka­
dar vazife ve didinmesinin mükâfatını görmedi. Allah Teala, pey­
gamberlerin sonuncusunun Hz. Muhammed olduğu gibi dinlerin 
sonuncusunun da İslamiyet olduğunu bütün âleme iyice belli et­

mek istiyor gibiydi...”816

Sahiden tekrar sormakta fayda var; Dünya onlara ne verdi? On­
lar dünyaya ne kattdar? Ne buldular? Ne bıraktılar?

Allah, onun sahabesinden (radıyallahu anhum ecmain) ebeden 
razı olsun. Gökteki yıldızlar kadar salat ve selam, onları Cebrail’den 
aldığı vahiyle eğiten Muhammed Aleyhissalatu Vesselam Efendi­
mize olsun.



KÜLTÜR

Kültürün oluşumu ile ilgili belki uzun konuşmak gerekir. An­
cak şimdilik birkaç noktaya temas etmekte fayda var.

Sömürgeciliğin geliştiği ve oryantalizmi doğurduğu çağlardan 
itibaren Batılı metinlerde Müslümanların neredeyse hiçbir şey ba­
şarmadığı, inkâr edilemeyecek başarılarının, karşılaştıkları medeni­
yetlerden alıntı olduğu, yetiştirdikleri büyüklüğü inkâr edilemeye­
cek şahsiyetlerin de özellikle Yunan bilgisine sahip olmaları sebe­
biyle büyük oldukları şeklindeki bir kurgu yerleşti.

Aslında burada pek çok problem mevcuttur.

Benzerlikler Üzerinden Alıntı İddiası

Bu iddiayı şöyle bir örnekle somutlaştıralım: Bin mesele üzeri­
ne konuşmuş iki kişiyi düşünün. Bunlar, iki yüz meselede aynı gö­
rüşte olsalar; bu iki yüz meseleden kırk tanesini örnek vererek bi­
rinin diğerini alıntıladığını iddia edebilirsiniz. Konuya vâkıf olma­
yan ve iki yazarı da iyice tanımayan insanlar, muhakkak verdiğiniz 
kırk örnekten etkilenerek bu iki yazardan sonra gelenin, önce gele­
ni taklit ettiğine ikna olacaktır.

Oysa sosyal bilimlerde, normal şartlarda bu alıntı iddiası hiçbir 
anlam ifade etmez. Hatta bir mesele hakkında kanaatlerini bildiği­
miz iki yazarın aynı şeyi söylediklerini bilsek sonrakinin öncekin­
den alıntı yaptığını göstermek için alıntının yolunun gösterilmesi 
ve aradaki bağlantının kurulması gerekmektedir. Bu olmadığında, 
iki insanın aynı konuda aynı şeyi düşünmesi, alıntı iddiasını doğru­
lamaz. Aksi hâlde biz, Konfuçyüs’ün bir sözü ile Sokrates’in bir sö­
zünün benzerliğini gösterip Sokrates’in Konfiiçyüs’ü alıntıladığı id­
diasında bulunabiliriz.

Islami klasik metinler, özellikle kelam, fıkıh usulü, fıkıh vb. 
branşlar, Batı bilgisine oldukça yabancıdır. Yakın dönemde, bu ko­
nuda oryantalistler arasında gelişmeler olsa da, oryantalizmin zir­
ve yaptığı çağlarda onlar için bir fıkıh usulü metnini okuyup sin- 



dirmck neredeyse imkânsız durumdadır. Zira konuşulan konular, 
kullanılan yöntem ve terminoloji, onlara tamamı ile yabancıdır. Bu 
yüzdenyöntem,konu ve terminoloji açısından Yunana daha faz­
la benzeyen yazarlar, onların daha fazla ilgisini çekmiş ve çalışma­
lar, genelde bu yönden yürümüştür. Bu, onların benzerlik iddiala- 
nnı besleyen bir diğer unsur olmuştur. Yeni yeni bu sahalarda ge­
lişmelerle zaten, “İslam düşüncesi orijinal değil!" düşüncesi çatır­
damaktadır.

Örneğin, çok yoğun dil felsefesinin yapıldığı fıkıh usulü me­
tinlerinden, klasik oryantalistler neredeyse bihaberdirler. Oysa bu, 
tamamen İslam’a özgü bir birikimden kaynaklanmaktadır. Kuran 
metninin, derinlemesine anlama çabası ile tekrar tekrar okunma­
sı, ondan, fikıh üretilme çabası esnasında tartışılmasına müsaa­
de edilmesi sebebiyle gelişmiştir. Ancak bir Batılı, bu tecrübelerin 
hepsinden uzaktır. Bu yüzden, "yorum bilim” diye tercüme edile­
bilecek hermcncutiğin, 19. yüzyılda batının buluşu olduğunu zan­
neden çoktur. Oysa bu sahada müstakil koca bir İslami literatür 
mevcuttur.

Bu İslami metinleri anlayabilmek hiç dc kolay değildir. Çün­
kü yazarları, halk tabanında okunmasından ziyade ilim ehli tarafin­
dan okunması kastını gütmüş ve çoğu zaman açıklamalarla kitabı 
uzatmamalardır. Bugün bırakınız sıradan bir İslami ilimler talebe­
sini ciddi düzey İslami birikimi olan bir Müslüman için bile olduk­
ça sofistike ve derin olan bu eserleri, İslam medeniyeti içinde yaşa­
mamış ve bu tartışmaların içinde bulunma gereği hissetmeyen bir 
Batılı tarafindan anlaşılmasının beklenmesi fazla iyimser bir yakla­
şım olacaktır.

18. yüzyıla kadar cadı avı yapan ve yargılamalarda Tanrı’nın ira­
desini, belli fiiller yaparak bilebileceklerine inanan Avrupa, İslami 
fikıh usulü metinlerini, oryantalizmin geliştiği 19-20. yüzyılda na­
sıl anlayabilirdi? Daha dün, suya attıkları bir kadının suya batma­
sı ve batmaması ile cadı olup olmadığına karar verirken bugün, bir 
metin üzerinden hukuk tartışmayı, metnin içindeki ibareleri tasnif 
ederek ibarelerin bir anlama delalet güçlerini sınıflamayı, bu tasnife 
dayalı bir usul oluşturup sonra neredeyse tamamen soyut zeminde 
bunları tartışarak metafizik olgulara sığınmadan rasyonel bir fikıh 



geliştirmeyi ele alan metinleri nasıl anlayabilirler? Doğal olarak an- 
Uyamadılar.

Bunun güzel bir misali de Batılı metinlerde, hadis usulü konu­
sunda yazdı olan her bilginin, “Hadis Usulü” ismi ile basılan eser­
lerin içeriğinden türemiş olmasıdır. Direkt klasik metinleri oku­
yan ve donanım olarak diğer oryantalistlerden çok daha iyi durum­
da olan oryantalistler dahi bu konuda aynı hatalara düşmüşlerdir. 
Bunun sebebi şudur; Hanefi mezhebinin hadis usulü metinleri, çok 
yakın zamana kadar fıkıh usulü metinlerinin sünnet bahsinde ince­
lenmiştir. Onlar, fıkıh usulü metinlerini yukarıda aktardığımız gibi 
inceleyemeyecek, incelcselcr de anlayamayacak durumda oldukları 
için, “Hadis Usulü” başlığı ile basılan eserler üzerinden ayırıma git­
meksizin, tüm Müslümanları kuşatacak sonuçlara varmaktadırlar. 
Aslında eserlerindeki izlenim, onların fıkıh usulü metinlerini anla­
yamadıklarından da ziyade haberdar olmadıklarını göstermektedir.

Ben bu satırları 2022 yılında yazıyorum. Eğer dünyanın ve be­
nim ömrüm olursa ileride, örneğin, fıkıh usulü metinlerimizi anla­
maya başladıklarında bu komik söylemlerin terk edildiğini görecek­
siniz. Çünkü onlar, sadece anlayabilecekleri ve Yunan ile daha faz­
la benzeşen metinleri biliyorlar. Sadece bunlar üzerinden basmaka­
lıp genellemeler yapıyorlar.

■ Hakeza, kelam bilgisinde de oldukça zayıf olduklarını göste­
ren bir diğer örnek şudur: Basmakalıp bir ezber olarak “Gazzali, 
İslam’da bilimi bitirdi!” söylemi üzerinde durulur. Buna sebep ola­
rak çoğunlukla onun, “nedenselliğin zorunlu oluşuna” yönelik ten­
kitleri gösterilir. Bunu söyleyen kişi, zanneder ki İslam’da nedensel­
lik tenkidini Gazzali icat etti. Oysa Mutezile hariç, Eşari ve Ma- 
turidi kelamcılar arasındaki ekseri görüş, “nedenselliğin zorunlu ol­
madığı” yönündedir. Aslında onlar, bu metinlerden habersizdirler. 
Gazzali ile ilgileri de Meşşai geleneğe olan ilgilerinden kaynaklan­
maktadır. Zira Meşşai geleneği, nispeten Yunana benzemesi sebe­
biyle anlayabilmektedirler. Bu, kelam literatürüne vukufıyetleri açı­
sından güzel bir örnektir.817

817. Nedensellik konusunda, “nedenselliğin sonucu zorunlu kılması" ile “ne­
denselliğin işlevsel olması” farkbdır. Kelamcılar ilkini reddederken ikin­



Thomas Bauer diyor ki: "Arapların, hicri 4., bizim ölçütümüzle 
10. yüzyılında sözlük bilgisine eriştikleri (izleyen yüzyıllar boyunca 
da çok ilerisine erişecekleri) düzeye koşut bir başarı, dünyanın hiç­
bir yerinde yoktur. Avrupa’da sözlük bilgisi, ancak 19. yüzyılda, İs­
lam dünyasında yaklaşık bin yıl önce varılmış düzeye erişebilecek­
tir... Oysa dil bilimleri, Avrupa’da, ancak çok geç bir zamanda An­
tik Çağ’daki seviyesinin üzerine çıkabilmiş, aslında ancak 19. ve 20. 
yüzyılda modern dil bilimin birçok idrakine yüzyıllarca önce var­
mış olan Arap dil bilimcilerin tefekkür düzeyine erişmiştir. Felsefe­
den, matematikten, tıptan ve doğa bilimlerinden farklı olarak Batılı 
dil biliminin Araplara teşekkür edecek hâli bile yoktu. Orta Çağ’da 
ve erken Yeni Çağ’da, Avrupa’da Arap teorilerinin alımlanmasını 
mümkün kılacak düzeyde bir dil bilimi mevcut değildi. Böyle bir 
alımlamanm mümkün hâle geldiği 19. yüzyılda ise Batı, bütün di­
ğer kültürler üzerindeki üstünlüğünden o kadar emindi ki Arap dil 
bilimine ancak etimolojik bir bakış atabiliyor, ama herhangi bir bi­
lim alanında, başka bir kültürden bir şey öğrenebileceği ihtimalini 
hesaba katmıyordu.”818

ciyi temin edecek zemini kurmuşlardır. Bu âdetullah vb. kavramlarla ifade 

edilmiştir. Bugün de Batı’d a David Hume’un nedensellik tenkitleri son­
rası felsefede,“nedenselliğin sonucu zorunlu kılması" kabul edilen bir gö­
rüş değildir. Ancak bir dönem bu düşünce, Batı’da oldukça revaçtaydı, ht- 

tps7/wvw.youtubc. com/watch?v=v83 S3gLi Cxo&t=2s
818. Baucr, Müphemlik Kültürü ve İslam, s. 223.

Bauer, bunu sadece sözlük bilgisine dayanarak söylemiştir. Eti­
molojik çalışmaları mütalaa edebilmiş midir, bilmiyoruz. Belki en 
fazla onları da biliyordur. Ancak fikıh usulü metinlerinde tartışılan 
dilin yapısı, ibarelerin işlevleri ve muhtemel anlamları vb. bahisleri 
bilmediğinden, neredeyse eminim.

Bu yüzden, birazdan nakledeceğimiz İslam'ı kültüre övgüle­
rin -çok kısıdı bilgilerine rağmen- olduğunu bilmekte fayda var­
dır. Onlar, bu övgülerini çok kısıdı bir örneklem için yapabilmişler­
dir. Bu, genelde anlayabildikleri Meşşai gelenek üzerine yoğunlaş­
mıştır. Buz dağının altında ise henüz keşfetmedikleri koca bir biri­
kim mevcuttur.



Batı Merkezli Okuma Problemi

Oryantalizmin bu kurgusunun, genel çerçevede oldukça ideo­
lojik olduğunu bilmek gerekir. Sömürgeciliğin zirve yaptığı çağda, 
sömürgeciliğe hizmet etmek için gelişmiş bir sahadır oryantalizm.819

si?. Edward Said’in Şarkiyatçılık adlı eseri, bu hususta gayet güzel bir çalışma­
dır. Her nc kadar, eserin etrafında akademik gargara yapılarak kıymeti dü­
şürülmeye çalışılsa da eser, ana fikir açısından oldukça başarılıdır. Biçim, 

yöntem vc delil bakımından tenkit edilebilmesi, ana fikri hatalı kılmaz.
820. Bu, tabii ki kurgunun hizmet ettiği bağlamlardan sadece birisidir. Bizim 

konumuzla ilgili olduğu için sadece bu hususu inceliyoruz. Aksi hâlde kur­

gunun dinî, sosyal ve iktisadi açıdan hizmet ettiği noktalar da mevcuttur.

821. Daha sonra bu Orta Çağ anlatısını diğer coğrafyalara da ihraç etmeleri, 

aynca bir komedidir. Onlar için Rönesans, Batının Antik Yunan bilgisi­

ne ulaşması ve Orta Çağ, bu bilginin olmaması anlamına gelirken Orta 
Çağ dedikleri dönemde Antik Yunan bilgisini taşıdığını anlattıkları İs­

lam medeniyetini de Orta Çağa nispet ediyorlar. Bunun garabeti oku­

yucuya açıktır.

Ayrıca 1800-1950 yılları arasında Batı zihni, kendini, insanın 
tekâmül etmiş hâli olarak görüyordu. Onlara göre, Avrupa dışı in­
sanlar, Avrupalının alt sürümleri ve gelişmemiş hâlleri idi. Bunun 
için bir Orta Çağ - Rönesans kurgusu faydalı bulundu.820

Antik Yunan - Orta Çağ - Rönesans (Yeniden doğuş, yani an­
tik Yunanın tekrar dirilmesi).

Kurguya göre, “Orta Çağ’da, Antik Yunan bilgisi Ban’dan git­
tiği için Baü, bir karanlığa girmiştir ve Yunan bilgisine tekrar ulaş­
tıkları dönemden sonra muhteşem Aydınlanma Çağını hazırlayan 
süreç başlamıştır.”

Antik Yunan bilgisinin, tekrar yüce Avrupa’ya ulaşmasını sağ­
lama konusunda, Müslümanlara da bir yan rol biçilmişti. Onlar ka­
ranlık çağdayken biz bu bilgiyi alacak, ona orijinal pek bir katkı sağ­
lamayacak ve onu geliştirebilecek yegâne uygarlık olan Avrupalılara 
iletecektik. Onlar daha sonra bu bilgi ile ilerleyecekti ve bizim, ta­
rihteki görevimiz son bulmuş olacaktı.821

Bu kurguda Gazzali, İslam’da felsefeyi, düşünceyi ve bilimi bi­
tirecekti. Ondan sonra biz, birer hiç olacak vc İbn Rüşd u dinleme­



mckle yok olmayı hak etmiş olacaktık. Batı ise en gelişkin hâliyle 
Yunan felsefesini îbn Rüşd'dcn teslim almış olacaktı. Doğunun kül­
türel gelişimdeki rolü burada bitmiş olacaktı.

Aslında îbn Rüşd ve Gazzali’nin bu bağlamda seçilmiş olması 
da kurguya hizmeti bağlanımdadır. İbn Rüşd, onların Rönesans dö­
nemi dedikleri çağa oldukça yakın yaşamıştır. Ayrıca o, Avrupa sayı­
lan Endülüs’tedir ve Hristiyanlar tarafından okunmaktadır. Bu bağ­
lamda, Antik Yunan bilgisini Batı’ya taşımak için biçilmiş kaftandır.

O hâlde İbn Rüşd un, kendisi ile tartıştığı Gazzali de İslam’da 
felsefeyi bitirmekle görevlendirilmiş olacaktır.Tabi bu kurguya göre, 
İbn Rüşd'dcn iki yüz yıl sonra ortaya çıkan İbn Haldun u açıklamak 
gibi bir zorluk vardır. Çünkü o, başarısı yadsınabilecek birisi değildir.

Goldziher diyor ki: “Bu teoriyle de İbn-i Haldun, sosyolojinin 
kurucusu olmuştur.* 822

822. Goldziher, Klasik Arap Literatürü, s. 240.

İbn Haldun’un, bu kurguyu bozuyor olması durumunu aşmak 
için onun, gökten düşen bir “mucize" olduğu iddia edilmiştir. Hatta 
kurguyu korumak pahasına, onun Müslüman olmadığı, ama gizle­
mek zorunda kaldığı gibi komik mitlere başvurmak zorunda kalın­
mıştır. Kültür tarihi gerçekten ilginç bir şeydir.

Tabi bu kurgunun, oryantalizme hizmet eden bir boyutu da 
şudur; Batı, bu bilgiyi aldı ve aydınlanmasını gerçekleştirerek Or­
ta Çağ’dan çıktı. İslam coğrafyası ne oldu? O orta çağından na­
sıl çıkabilir? Orta Çağ’dan çıkmanın bir yolu var mıdır? Bauer’in 
Neden İslam'ın Orta Çağı Yoktu? adlı eseri bu bağlamda fikir ve­
ricidir.

İslam, bu tarih kurgusuna göre, Orta Çağ’a sıkışıp kalmıştır. 
O hâlde Batı tarafından, Orta Çağ’dan çıkarılması gerekmektedir. 
Bu, siyasi işgal ya da ekonomik istila şeklinde olabilir. O hâlde Ba­
tılı bireylerin, İslam coğrafyasında yaptıkları için vicdan azabı çek­
mesine gerek yoktur. Aynı şekilde, İslam coğrafyasındaki kişilerin 
dc işgale karşı durmasına gerek yoktur. Çünkü Batı, İslam coğraf­
yasını, onları Orta Çağ’dan çıkarıp medeniyete(î) kavuşturmak için 
işgal etmektedir.



insanın son sürümü olan Avrupa medeniyeti, alt sürüm olan 
Orta Doğuyu, onlara iyilik yapmak için işgal ediyor. Ne güzel de­
ğil mi?.. Bu tarih kurgusu, artık Batı’da da tepki çekmeye başladı. 
Umarım değişecektir de...

Alımlamanm Özgün Oluşu

Onların konuştukları kısıtlı örneklem üzerindeki “orijinal değil” 
iddiasına bakacak olursak şunları söylemek icap eder:

İslami dönemdeki kültürel atılım, sadece diğer medeniyetler ile 
karşılaşmaya bağlanabiliyorsa Bizans’ın uydu kabilesi olan Gassani- 
kryada İran’ın uydu devleti olan Lahmiler’de neden bu kültür ge­
lişmedi? Muhtemelen onlar, bu kültürlerin etkisi altında kalıp on- 
hn taklit ediyordur.

Gelişmedi, çünkü tarih taklidi yazmaz. Karşılaştığı kültürlerden 
alımlama yapmayan hiçbir yazar, hiçbir medeniyet yoktur. Önem­
li olan, alımlamayı yapanın kendisine ait bir fikri olup olmaması­
dır. Kültürel ödünçleme, bu fikir çerçevesinde gelişiyorsa, yine ori­
jinal bir iş yapılmış olur. Bakınız bu söylediğim, ortaya konulan so­
nuç bütün hâlinde eklektik olsa dahi böyledir. Oysa İslam düşün­
cesinde böyle yargıladıkları şahısların hiçbirisi bütün hâlinde alın­
tı yapmamıştır.

Bu iddialar, aslında Plotinos’un Platon a dayandığı için orijinal 
ve değerli olmadığı iddiası kadar absürt bir iddiadır.

Bernard Lewis diyor ki: “Dikkatimizi çeken ilk husus, çoğunluk­
la iddia edildiği gibi Arap kültürünün823 taklitçi değil, kendine has 
bir karakterde olması ve asimile etme gücüne sahip bulunmasıdır.”824

823. Lcwis’in Arap kültürü ile kastettiği, İslam medeniyetidir.

824. Lewis, Tarihte Araplar, s. 125.

Zaten bir şeyi özgün alıntılayabilmek bile bir medeniyet se­
viyesini gösterir. Bunu beceremeyenler alımlamış olmazlar, asimile 
olurlar. Tarih, bu medeniyet düzeyine ulaşmadan daha ileri kavim­
ler! fethettiği için asimde olmuş kavimlerle doludur.



Ayrıca burada, alımlama iddialarının olduğu çoğu konuda, bu 
iddiaların, sosyal bilim ahlakına uygun bir biçimde gösterilmediği­
ni ifade etmek gerekir. Benzerlik, alımlama göstermeye yeterli de­
ğildir. Çoğu zaman alımlama iddiaları ideolojiktir ve layığı ile gös­
terilmemiştir. Her benzerlikte İslam’daki meziyet, oryantalist yazar­
lar eliyle diğer kavimlere atfcdilmiştir.

Bunun ideolojik olduğunun en güzel örneği, onların Antik Yu­
nan hakkındaki tavırlarıdır. Antik Yunan yazarları, gerek Platon ge­
rekse Aristo, ortaya koydukları şeylerin yeni olmadığını, Mısır’dan 
vc diğer medeniyetlerden alıntı olduğunu sarahaten ifade etmele­
rine rağmen,“Yunan mucizesi”oryantalizmin ortaya çıktığı yüzyıl­
larda oldukça revaçtaydı. Aynı dönemde, Avrupa’da ırkçı temayül­
lerin gücünden ve Yunanın Avrupa’yı ifade ettiğinden bahsetmek 
zor değildir.

Bu kurguda Felsefe, Yunanda başlamaktadır. Zaten o dönem 
felsefe vc bilim henüz ayrılmamış olduğu için bilim de doğal olarak 
Yunanda başlamış olmaktadır.

Bab'ıl, Mısır ve diğer medeniyetlerdeki gelişkin bilimsel ve fel­
sefi yapılar gösterildikçe, “Yunan mucizesinin icat anlamında sa­
vunusu zorlaşmıştır. Artık ikinci kademe bir iddianın zamanı gel­
miş olur. “Diğer medeniyetler, ihtiyaca cevap vermek için yapıyor­
lardı. Mesela, Babil ve diğerleri astronomi yapıyordu. Ancak bunun 
sebebi, su taşmalarını vs. hesaplayabilmek gibi pratik amaçlara da­
yanıyordu. Oysa Yunanda, sadece bilmek için bilim ve felsefe yapı­
lıyordu. Zaten gerçek felsefe de budur.”

Bu kurgu ile hem felsefenin tanımı değiştiriliyor hem de “Yu­
nan mucizesine tekrar zemin kazandırılmaya çalışılıyordu. Oysa 
Aristoteles, Yunandaki matematik gelişmelerin Mısır
kökenli olduğunu açıkça ifade ediyordu. Aristoteles bu matematik 
gelişmeyi, ilgili kurgunun aksine, Mısır’daki ruhbanların boş vakti­
ne bağlıyordu. Yani pratik bir faydaya değil...

Aktarmak istediğimiz şudur; medeniyet tarihi her zaman ide­
olojiktir. Gerekirse “Yunan mucizesi”nin ispatı için Yunan yazarla­
ra muhalefet edilir. Platon açıkça “Yunanlılar bir şey bulmadı, sa­
dece aldıklarını geliştirdiler.” demesine rağmen, bu kurgular kuru- 



for. Felsefeye, neredeyse hiçbir Yunan filozofunun kabul etmeyece­
ği anlamlar yüklenir. Mesela, bugün Felsefe deyince halkın zihnin­
de anlaşılan şey, sofistlerin görüşleridir. Sanki sofist olmadığınızda 
felsefe yapamamış olursunuz. Aslında bu, felsefenin safsataya825 in­
dirgenmesi demektir. Felsefeye tüm olumlu anlamlar yüklendiği için 
sir sofist olmadıkça tüm bu olumlu anlamların zıtları ile vasıflan­
dırılmış olursunuz.

825. Safsata, Yunanca sophisma kelimesinin Arapçaya geçmiş şekli olup kişiyi 
sözle şüpheye düşürerek yanıltmaya, şaşırtmaya ve aldatmaya yönelik dil 
ve mantık cambazlığıdır. Bkz. TDV İslam Ansiklopedisi, “Safsata" maddesi.

Turn bunların sebebi, “rasyonel düşünce ”nin Batı’ya özgü bir 
şey olduğu ve tarih boyunca da böyle olduğunu göstermektir. Oy­
sa Yunanlı filozofların ekseriyetinin mistik temayülleri vardır. Bun­
lar pas geçilmekte ve insanların anlamayacakları konular üzerin­
den, “Vay be! Yunanlılar rasyonel düşünceyi bulmuşlar. Bu bir mu­
cize..." algısı oluşturmaktır. Zira bu kurguda, Batı’ya rasyonel dü­
şünce düşerken doğuya mistik ve mitsel bakış kalmıştır. Bu, oryan­
talist metinlerde sıkça yer alan bir vurgudur. Edward Said de buna 
güzel işaret etmiştir.

Bu kurguya göre Doğu, bu zihnî hastalığından dolayı kendini 
geliştiremez. Batı tarafından zorla geliştirilmelidir. Bunun, sömür­
geciliği meşru kılan yapısı oldukça açıktır. Yakın dönemde, kaliteli 
yazarlar tarafından bu duruma sıkça işaret edilmektedir.

Turn bu anlattığımız nedenlerden dolayı benim, “Gri alan prob­
lemi” dediğim bir problem daha ortaya çıkmaktadır. İslam medeni­
yeti üzerinde, kökeni konusunda itiraz edilebilecek her gri alan, di­
ğer medeniyetlere atfedilirken -örneğin, Yunanda kökeninin Mı­
sır ya da Babil olduğu bilinen olgular dahi- öncelikle grileştirilir ve 
sonrasında “Yunan mucizesine atıf yapılır. Bu, İslam medeniyetinin 
kültür tarihi yazımında nesneleştirilmesi ve başarılarının küçümsen­
mesi gibi bir sonuç doğurur.

Turn bu yazdıklarımız, onların anlayabildikleri Meşşai gelenek 
bıkkındaki tavırlarına dairdir. Peki, ya hiç anlayamadıklarını gös­
terdiğimiz kelam, fıkıh usulü vb. soyut Islami ilim geleneği? Bun­
lar, direkt küçümsenmiş ve önemi inkâr edilmiştir...



Bu uzun satırları yazmamızın sebebi, oryantalizmin bu anlatı­
sının halk tabanına fazlaca yerleşmiş olmasıdır. Bu bağlamda, aşa­
ğıda aktaracağımız bilgilere de bu ezber ile itiraz edileceğini dü- 
şünmemizdir.

Kültürel değişimi anlamak için Hz. Muhammed’in (s.a.v.) için­
de yaşadığı toplumun kültürel düzeyini ele alalım:

Cahiliye Toplumun Kültürel Donanımı

Haberin ortaya çıktığı Arap toplumu, oldukça ilkel olarak ad­
landırılabilir. Adı bilinen tek bir fikir adamı bile olmayan, adı bi­
linen tek bir kitabın bile kendisinden nakledilmediği, yazılı ese­
rin nakledilmediği hatta doğru düzgün bir yazısı bile olmayan bir 
toplumdu.

Lewis diyor ki: “İslam öncesi Araplar, sert ve ilkel bir hayat ya­
şıyorlardı. Çok zayıf bir eğitime yahut kültüre sahiptiler. Herhan­
gi bir yazılı gelenekleri yoktu... Arap şiiri şarabı, aşkı, savaşı, av­
cılığı, dağların ve çölün korkunç manzaralarını, kabilelerin savaş­
la ilgili değer hükümlerini ve düşmanlarının alçaldıklarını dile ge­
tiriyordu.”826

826. Lewis, Tarihte Araplar, s. 116.
827. Hitti, Siyasi ve Kültürel İslam Tarihi, s. 133.
828. Pedersen, İslam Dünyasında Kitabın Tarihi, s. 22.

Hitti diyor ki: “Hemen hemen Hz. Peygamber zamanına ka­
dar Kuzey Arapları, herhangi bir yazı sistemi geliştirmiş değil­
lerdi.”827

Güney Araplarının yazısı, Island kültüre tesir eden bir durum 
ara etmemiştir. Koca çöl, kültürel iletişimi engellemektedir.

Pedersen diyor ki: “Tüm bunlara rağmen, İslam devrinde ki­
tapların temelini oluşturan yazı, Güney Araplarınki değildi. Kol­
larıyla beraber Güney Arabistan alfabesi, Güney Arabistan köken­
li insanların dışında, Kuzey Arabistan’da büyük bir yaygınlığa ula­
şamamıştır."828



Worsen, başka bir yerde şunları kaydediyor: “Arapça kitap­
la ortaya çıkışını İslam’a borçludur. Onlara taşıdıkları karakteri İs­
lım vermiştir.”*2’

Arap tarihi hakkında meşhur bir eserin yakın dönem Arap mü­
ellifi olan Cevad Ali, “Arap yarımadasında, uzun zaman kullandık­
la sabit bir takvime ulaşılamamıştır.”850 diyerek takvimlerinin da­
la oluşmadığını tasrih etmiştir.

“Mekke Ticaret Yollan Üzerindeydi” Sözüne İtiraz

Mekke’yi tavsif eden bazı metinlerin, “Mekke, ticaret yollan 
özerinde bulunuyordu.” vb. sözlerinden, Mekke’nin büyük bir kül­
türel başkent olduğunu zannederek “Ticaret kervanlarının geçti­
ği güzergâhta nasıl gelişkin bir kültür olmaz?” şeklinde itiraz eden­
ler olmaktadır.

Muhatapların hata ettikleri nokta; Mekke’yi anlatırken kulla­
nılan bu cümlelerin, Mekke’yi diğer Arap toprakları ile kıyaslamak 
için kullanıldığını göz ardı etmeleridir. Hatta burada, “Arap top­
uklan” tabiri dahi çok sağlıklı değildir. Zira Mekke’nin, içinde bu­
lunduğu Orta Arabistan; kültürel, askerî, siyasi, ekonomik vb. açı- 
hıdan Kuzey ve Güney Arabistan’a göre çok daha geri bir durum­
dadır. Kuzey ve Güney Arabistan’a ise ticaret, genellikle deniz yolu 
narinden yapılmaktadır.

Mekke’nin diğer şehirlerden daha iyi olan konumu, çoğunlukla 
Orta Arabistan’daki diğer yerleşim yerleri ile kıyaslandığında böy- 
kdir. Burası, Kuzey ya da Güney Arabistan’daki şehirlerle kıyasla­
nacak durumda değildir. “Tüm Arap coğrafyası” anlamında anlaşıl­
maya çalışılsa dahi büyük devletlerin olduğu coğrafyalardaki şehir­
ler ve ticaret yolları ile kıyaslanması abesle iştigaldir.

Bunun misali şunun gibidir: Somali’de yerel ticaret güzergâhın­
da bir şehir düşünün. Bin yıl sonra, bugünün Somali tarihini yazar-

229. Pedersen, İslam Dünyasında Kitabın Tarihi s. 21.
®0. Cevad Ali, İslam Öncesi Araf» Tarihiz. l,s.49. 



ken birisi,“rıhın şehir ticaret güzcrgâhındaydı."diyor. Siz dc bu sa­
tırlardan, "Somali, muhakkak kültürel açıdan devlet yapısı açısın­
dan gelişmiş olmalı. Zira ticaret güzergâhında imiş.” çıkarımını ya­
pıyorsunuz...

Tabii bu tip algı sapmalarında, yakın dönemde ortaya çıkan 
Arap milliyetçisi yazarların,“Biz, İslam’dan önce de büyük bir miJJct- 
tik.’gibi iddiaları da etkilidir. Bu bağlamda, muhataplara sorulacak 
sorular oldukça kolaydır; Arapların Nebi’den (s.a.v.) önceki büyük 
fikir adamları kimlerdir? Kimdir Arapların Konfîiçyüs’ü, Buda’sı, 
Platonu, İskender’i, Solon’u, Aristo’su? Arapların, Nebi’den (s.a.v.) 
önce kurdukları son büyük devlet hangisidir? Mesela 400-600 yılla- 
n arasında Arap uygarhğının(l) en büyük devleti hangisidir? Hangi 
hukuk metnine göre iş görüyorlardı? Orduları nereleri fethetmişti? 
Mesela, tıp sahasında bir Hipokratları var mıydı?

Ben, bu soruların cevaplarını dinlemekten memnuniyet duya- 
nm. Arap kültürünün, çok gelişkin bir kültür olduğunu ispat etme­
ye çalışmak, sadece bir zorlama olur. Bu, ayrıca o dönemde, o top­
lumda yaşayan kimselerin ve hatta onların komşularının beyanlanna 
da aykırı olur. Zira o toplumda yaşayan kimseler, kendi toplumları- 
nın, İslam öncesinde diğer toplumlardan, medeniyet yönünden da­
ha geri olduğunu defalarca açıkça beyan etmişlerdir. Onların kom­
şuları da bu beyanlarım tasdik etmiştir.

Philip Hitti diyor ki: “Yeni nizam ile eskisi arasında ortaya çı­
kan bu zıtlık, Habeşistan’a hicret eden Müslümanların sözcüsü Ca­
fer b. Ebu Talib’in ağzından pek canlı ifade edilmiştir. (Bu zat, Ne- 
caşiye hitaben demiştir ki):

‘Biz, cahiliye devri insanları putlara tapar, ölü eti yer, fiıhşiyata 
dalar, ailelerimizi terk eder, kuvvetlilerle bir olmak suretiyle zayıfla- 
n ezer, karşılıklı himaye konusunda verdiğimiz sözlerden cayardık. 
Ceddini ve geçmişini bildiğimiz doğruluğunu, sadakatini ve emin­
liğini tanıdığımız bir kimseyi,811 Allah, aramızdan seçip Rasûl ola­
rak gönderene kadar hâlimiz buydu. Bizi, Allah’ın birliğine inanma­
ya, onun yerine atalarımızın ve bizim tapındığımız taşlar ve putlar-

831. Haber inşası dediğimiz metoda işaret eder. 



dan vazgeçmek suretiyle sadece ona ibadet etmeye davet eden odur. 
Bundan başka, o bize, konuşurken doğruyu söylememizi, kendile­
rinden borçlu olduğumuz şeyleri sahiplerine iade etmemizi, ailele­
rimizin yanından ayrılmamamızı, yanlış hareket ermekten kaçınma­
mızı ve kavga etmememizi emretmiştir. O, zina etmeyi, yalan yere 
şahitlikte bulunmayı, öksüz kimseyi meşru hakkından mahrum bı­
rakmayı, iffetli kadına iftira etmeyi yasaklamaktadır. O bize, sade­
ce Allah’a ibadet etmeyi ve onun yanında hiçbir ortak katmamamı­
zı, keza namazımızı kılmamızı, zekâtı ödememizi, orucu tutmamı­
zı emretmiştir.”02

İslam fütuhatından sonra yazılmış aşağıdaki satırlar hem patrik­
lik de yapmış Hristiyan bir tarihçinin kaleminden çıkması açısından 
hem de yakın döneme ait olması açısından önemlidir.

Tel Mahreli Dionysios, Araplar hakkında şöyle diyor; “On­
lar, eğer fok az ölçüde biliniyor idilerse bile yeryüzünde halkların en 
küçümsenmiş ve ihmal edilmiş olanıydı. Buna rağmen, onlarla an­
laşma yaparak kurtuluşumuzu güvence altına almıştık. Öyle ya, 
Romalıların eziyet ve zulümlerinden kurtulmak hiç de az kazanç 
değildi.”8”

Bu nakilden -özellikle de altı çizili satırlardan- çıkarılabilecek 
sonuçlar şunlardır:

1. Araplar, diğer toplumlar tarafından fazla bilinmiyordu.

2. Bilenler ise onları küçümsüyor ve ihmal edip önemsemi­
yordu.

3. Dolayısıyla onların bu fetihleri, beklenir bir durum değildi.

4. Onların fetihleri, bu bölgedeki insanları Roma (Bizans) 
zulmünden kurtarmıştı. (Burada, bölge Hristiyanlan ile Bi­
zans’ın resmî Hristiyanlığı arasında, mezhep farkından do­
layı bu zulüm durumu oluşmuştu.)

O dönem, toplumun ileride özelliklerini aktaracağımız İslam 
medeniyetine hazır olduğunu varsaymak nasıl mümkün olur?

832. Hitti, Siyasi ve Kültürel Ulam Tarihi, s. 172.
833. Duygu, Ulam ve Hristiyanlık: Hristiyanlara Göre İki Dinin Karşılaş mast 

ve İli Etkileşimler, s. 235.



Örneğin, bugün elimize herhangi bir İlk Çağ tarihi kitabı al­
sak orada, Arapların incelenmeye dahi layık bulunmadığını ve on­
larla ilgili bölümlerin olmadığını müşahede edeceğiz. Aslında Arap­
ların, Hz. Muhammed (s.a.v.) evveline dair tarihleri yazılmaz. Ya­
zılsa dahi Hz. Muhammed’den (s.a.v.) dolayı yazdır. İslam’dan önce 
Arabistan** 4 ne bir Fenike’dir ne de Yunan... Roma’ya yaklaşamadı­
ğı gibi İran’ın uzağından bile geçemez...

Onların uzun tarihleri ile ilgili tavsif ettiğimiz bu durum, Ne- 
bi’ye (s.a.v.) yaklaşıldıkça düzelme göstermemişti. Bilakis daha da 
kötü bir hâl almaktaydı. Coğrafyanın zaten az olan önemi gittikçe 
daha fazla azalmaktaydı.

Bernard Lewis diyor ki: “İslamiyet’ten önce daima zor ve teh­
likeli olan Batı Arabistan ticaret yoluna, artık gerek kalmamıştı ve 
terk edilmiş görünüyordu. Arabistan’ın artık Bizans ve Pers impa­
ratorluğu için önemini yitirdiği 4-5. yüzyıllar arası bir gerileyiş ve 
bozuluş devri oldu.””’

Kültürel Erime

Hz. Muhammed’den (s.a.v.) sonra ortaya çıkan askeri başarda- 
n, önceki sayfalarda göstermiştik. Bu başardar, sık sık Batı’nın “bar­
bar kavimler" dediği kavimlerin istilaları de kıyaslanarak anlatılma­
ya çalışılır.

Timur, Moğollar, kuzey kavimleri vb. istilalarda da çok hızlı 
bu tarz fetihler görebiliyoruz. Burada daha önce işaret ettiğimiz bir 
nokta, bu harekederin bir fikre istinat etmedikleri için kurumsalla­
şamaması, kuruculanndan sonra güç kaybeden ve çoğunlukla par­
çalanan hareketler olmasıdır.

Ayrıca, daha önce işaret ettiğimiz gibi yağma yapan kavimler ve 
önderleri, kısa ömürlü devletler kurmuşlardır. Siyasi başardarı, ge­
nelde liderlerin ömürleri kadardır.

834. Bu satırlan yazarken ırkçılıktan ve kavimleri tahkir etmekten uzak oldu­
ğumun bilinmesini isterim.

835. Lewis, Tarihte Araplar, s. 9.



Onların -istilacıların- başarılarının anahtarı, artan nüfusları so­
nucu zoraki yeni yurt arayışları vc zengin devletlerin baş döndüren 
servetlerinin cazibcsiydi. İnşa etmek, ihya etmek, ıslah etmek gibi 
vasıflan yoktu. Şehirleri yıkmak, medeniyetleri geriletmek, düzen­
leri bozmak üzere hareket eden hareket liderlerinin başarıları kısa­
dır. İstila hareketlerini, askeri stratejilerini, yağma hikâyelerini baş­
kaları yazar. Yakıp yıkan böylesi grupların hikâyelerini, yıkıntılar­
dan tekrar bir inşa yapan medeniyetlerin eli kalem tutanlan yazar.

Oysa İslam fütuhatı, bundan bambaşka bir şeydir.

Bir diğer önemli nokta şudur, Romayı fetheden kuzey kavim- 
İcrindc, Yunan coğrafyasının yaşadığı istilalarda, Hindistan'ı sık sık 
işgal eden barbar kavimlerde -bunu Batılıların kullandığı anlamda 
kullanmıyorum, kolay anlaşılması için tercih ettim-, İslam coğraf­
yasını işgal eden Moğollarda, işgalci olan barbar kavim, işgal eniği 
köklü medeniyetin içinde kültürel olarak erir ve asimile olur. Mese­
la, Roma’yı işgal eden Franklar vb. barbar kavimlcrin tamamı, Roma 
kültürü içinde erimiştir. Aynı şekilde İslam coğrafyasını işgal eden 
Moğollar, İslam kültürü içinde erimiştir. Hindistan’ı işgal eden ne­
redeyse her kavim, Hint kültürü İçinde erimiştir. Oysa İslam'ın ya­
yılışına baktığımızda bunun zıddına bir durum göreceğiz:

Mısır, beş bin yıldır yazısı olan bir medeniyettir. Mısır’ı, yazısı 
dahi olmayan bir kavim fethetmiştir ve Mısır kültürü içinde erime- 
miştir. İran’ı fethetmiş vc kültürü içinde erimcmiştir.Türk coğraf­
yalarını fethetmiş veTürk kültürü içinde erimemiştir. Oysa bu kül­
türlerin hepsi, Arap kültüründen hem daha eski hem daha gelişkin­
dir. Mısır, bütünüyle İslamlaşrmştır. İran’ı işgal eden İslam orduları­
nın fikrî tarihi, otuz yıllıktır. Peki ya İran’ın tarihi?..

Mısır’ı fetheden İslam ordularının durumunu şöyle bir hayal 
edelim.

Hitti, Mısır fethinin psikolojisini tasvir ederken diyor ki: “Amr 
b.Âs bir sabah kendisini, Mısır’ın bu zapt edilemez görünüşteki baş 
şehri önünde ve en büyük limanı koruyan surları ve hisarlarım sey­
rederken buldu.

Bir vakitler, Serapis Mabedi ile Büyük İskenderiye Kütüpha- 
nesi'ni barındıran mağrur ve azametli Sarapcum yapısı bir tarafta



yükseliyor, diğer tarafta ise Kleopatra tarafından Julius Sezar şere­
fine yapımına başlanmış, Augustus tarafından bitirilmiş, bir zaman­
ların Sezar (Caesarion) Mabedi, o sırada Hristiyanlarca Sen Mark 
Katedrali olarak kullanılan güzel mabedin hayal gibi duran silueti 
uzaktan seçiliyordu. Daha uzakta, batı tarafında, Kleopatra’ya izafe 
edilen, fakat gerçekte III.Thutmose eseri olan iki adet kırmızı gra­
nit sütun (Asvan) yükseliyordu ki şimdi bunlardan biri Londra’da, 
diğeri New York’ta bulunmaktadır. Arka planda ise Pharos Deniz 
Feneri görülüyordu. Bu fener, gündüzleri güneş şualarını yansıtarak 
çıkarır, gece ise yakılan ateşi gemicilere aksettirir. Pek haklı olarak 
bu yapı, dünyanın yedi harikasından biri olarak kabul edilmektedir.

Hiç şüphesiz, çöllerden çıkıp gelen Araplar üzerinde böyle bir 
manzaranın bıraktığı intiba ile gökdelen binalara sahip günümüz 
New York’una has siluetin buraya gelen göçmenler üzerinde uyan­
dırdığı intiba arasında pek fark olmamak gerekir.”836

Gerçekten bu, hoş bir tefekkürdür. Oraya giden bu sahabe top­
luluğunun fikrî mazisi, Nebi’nin (s.a.v.) nübüvvetinin başlangıcın­
dan itibaren otuz beş yıl bile değildir. Böyle bir mazinin karşısında 
otuz beş yıllık fikrî bir tarihle asimde olmamak ve orayı Islamlaştı- 
rabümek, tarihî olarak açıklanamaz bir durumdur. 23 yıllık bir ha­
yat de böylesi bir tohumu atabilmek, onun bir mucizesidir. Bu yir­
mi yıl, sanki binlerce yd hükmüne geçmiştir.

Bir İtiraz

Burada gelen bir diğer itiraz, “Başkalarının başarılarını Hz. Mu- 
hammed’e (s.a.v.) atfediyorsunuz.” şeklinde oluyor. Buna şöyle ce­

vap verebdiriz:

1) Atıf probleminde önemli bir soru da şudur; “Bu medeni atı­
lımı Hz. Muhammed’e (s.a.v.) atfetmeyeceksek neye atfedeceğiz?”

Arapların yüzyıllardır durumu ortadadır. Ne siyasi ne dinî ha­
reket de beklenmemektedir. Buna bölümün başından beri sayfalar- 



«delil sunduk. Gayrimüslim yazarlardan alıntılar yaptık. Akli de­
liller öne sürdük. Bu başarıyı neye atfedeceğiz?

Yüzyıllardır stabil devam eden bir coğrafya, bir anda büyük bir 
atılıma geçiyor. Atılımın olduğu çağda Hz. Muhammed’in (s.a.v.) 
ortaya koyduğu bir kültürel, dinî, siyasi bir kırılma mevcut. Şimdi 
bu atılımın değişkeni bu kırılma değilse nedir? Yüzyıllardır, Arap- 
l»nn hiç değişmeyen ve Hz. Muhammed (s.a.v.) gelmeseydi muh­
temelen değişmeyecek olan hangi niteliğine atfedilecektir bu başarı?

2) Orijinal alımlama yapabilmek, gerçekten medeni bir seviye 
gerektirir. Tarih, bu seviyeye çıkmadan yüksek kültürleri işgal etti­
ği için asimile olan göçebe kavimlerle doludur. Daha önce örnek- 
lervermiştik. Eğer Hz. Muhammed (s.a.v.) bu kültürün tohumları­
nı atmış olmasaydı, buna göre kişiler yetiştirmiş olmasaydı, hepi to­
pu otuz beş yıllık mazisi olan fütuhat sahibi Müslümanların, bin­
lerce yıllık kültürler karşısında asimile olması beklenirdi. Fakat öy­
le olmamıştır.

Mesela, Hz. Muhammed (s.a.v.) gelmeden kırk yıl öncesinde 
böyle bir atılımın emareleri var mıdır? Olmadığını, incelediğimiz 
her bölümde teker teker gösterdik.

3) Aslında tüm bu orijinal alımlamayı sağlayan ciddi üç etken 
söz konusudur. Bu etkenlerin üçü Hz. Muhammed (s.a.v.) ile ba­
ğıntılıdır.

a) Orijinal bir fikrî öz olması gerekmektedir. Bu fikrî özün kül­
türel ödünçlemedeki durumunun pergelin sabit ayağı gibi ol­
duğu düşünülebilir. Araplarda, İslam öncesinde böyle bir du­
rumun olmadığı, bunun Hz. Muhammed (s.a.v.) sonrası or­
taya çıktığı rahatlıkla söylenilebilir.

b) Özü korumak için öze sıkı sıkıya bağlı bir insan grubu ge­
rekmektedir. Nebi’nin (s.a.v.) tüm ömrü, bu insan grubunu 
yetiştirmekle geçmiştir. Daha önce sahabe topluluğunun bu 
niteliğini gösterdik.

c) Diğer kültürlerle sağlıklı bir ilişki kurabilmek için beraber 
yaşayabilecek bir müsamaha ortamının var olması gerekmek­
tedir. Zira beraber yaşayabilmek, doğal olarak etkileşim, iti- 
raz-cevap anlamına gelecektir. Beraber yaşama kültürü ile il-



gili de uzun açıklamalar yaptık. Bu bağlamda, Thomas Bau­
er m Müphemlik Kültürü ve İslam isimli eseri de faydalı ola­
caktır.

Bu üç etken birleştiğinde, doğal olarak kültürel atılımı Hz. 
Muhammed'e (s.a.v.) atfederiz. İslam medeniyetinin taba­
nından, onun getirdiklerini ve bu ikisinden eğitim almış sa­
habeyi çekseydik, geriye hiçbir şey kalmazdı.

4) Kültür ve medeniyet, uzun süren tartışmalarla şekillenen ve 
daha rafine hâle gelen bir olgudur. Yirmi üç yılda medeniyet oluş­
maz, ancak bir medeniyetin tohumu ve ruhu atılabilir. Onun getir­
dikleri bu medeniyetin ruhu olmuştur. Biz kurulan bu kompleks fikri 
sistemi nereye affetmeliyiz? Kasıtlı cinayet ile kasıtsızın arasım dahi 
ayırmayan Arap geleneğine mi, yoksa her söze delil kılınmaya çalı­
şılan Hz. Muhammed’in (s.a.v.) öğretisine mi?

O’Leary diyor ki: “Ebu Hanife’nin sistemi, İslamiyet’in yayıl­
masıyla kompleks ve ileri bir medeniyetin ihtiyaçlarına cevap ver­
mek üzere ortaya çıkan usullerin ciddi ve mutedil bir revizyonunu 
temsil eder.”*37

Başarılarım naklettiğimiz kişilerin tamamı, başarılarım, Hz. 
Muhammed’e (s.a.v.) atfediyorlar. Onlar, Hz. Muhammed’in (s.a.v.) 
getirdiği şeyleri doğru anladıkları ölçüde başarılı olduklarını düşü­
nüyorlar. Teori ve fikirlerinin bu iki kaynaktan şekillendiğini iddia 
ediyorlar. Teorilerinin doğruluğunu, bu kaynaklarda tartarak anla­
maya çalışıyorlar. O hâlde biz, onların bu sözlerine neden itimat et­
meyelim?

5) Kültürel atılımın siyasi, askeri, dini, ahlaki atılıma göre daha 
yavaş gelmesinin sebebi nedir? Çünkü kültür, tarihin diğer sahaları­
na göre daha yavaş ve daha az keskin değişen bir fenomenidir. Ör­
neğin, İskender’in fetihleri askerî ve siyasi sahada daha çabuk sonuç 
vermişken bu fetihlerin kültürel sonucu olan Helenistik dönem, da­
ha geç etkisi hissedilir hâle gelmiştir. Şimdi, hangi aklı başında in­
san, Helenistik dönem kültürel sonuçlarının, aradaki süreden dola­
yı İskender’den bağımsız olduğunu iddia edebilir?



Bu yüzden biz, Müslümanların Hz. Muhammed’den (s.a.v.) 
sonra yüzyıllarca üzerinde tartışarak neredeyse tekâmül etmiş bir 
biber felsefesi kurmalarının, oluşturdukları büyük dil felsefesini ya 
di içlerinde yaşayan çok büyük bilim adamları ve filozofların başa- 
nlannı Hz. Muhammed’in (s.a.v.) hanesine yazıyoruz. Bunda hak­
se mıyız?

Haksız olduğumuzu iddia edene şu basit soruyu sorabiliriz; Hz. 
Muhammed (s.a.v.) olmasaydı, bu başarıların hangisi gelişirdi?

20. yüzyılda ciddiye alınan bir Fransız Marksist tarihçi olan 
Maxime Rodinson un şu tespiti önemlidir:

“Başarılı ve başarısız bütün bu hareketler, haklı veya haksız, 
doğru veya yanlış bütün bu görüşler, son tahlilde Kureyşli yoksul 
bir aileden gelme, silik838 bir kervan güdücüye dayanıyor. Bu ada­
mın mirasını ve insanlık tarihinde yaşattığı değişikliği bütün olarak 
belirleyip değerlendirmek mümkün müdür? İnançlı Müslüman- 
lar için onun gelmiş olan alametleri bir altüst oluştur, bir devrim­
dir büyük bir dönüm noktasıdır. Ondan öncesi Yahudi ve Hristi- 
yan vahiylerinin eksikli öğretilerinin güçsüz ışıklarının biraz ha­
fiflediği bir karanlık ve cehalet dönemidir. Tarihçi, pek doğal ola­
rak işleri çok daha karma karışık bir tarzda göz önüne alır. ‘Eğer 
Muhammed doğmamış olsaydı, tarihî durum onun yerine bir baş­
ka Muhammed çıkarıp getirirdi.’ şeklindeki ilkel bir determinist 
önermeyle veya düşük seviyeden bir Marksist formülle işin için­
den sıyrılamaz tarihçi. Hayır, Muhammed doğmamış olsaydı, iş­
ler hiç şüphe yok ki çok farklı olurdu... Dicle ve Fırat kıyılarından 
Atlantik Okyanusuna kadar yirmi memleketin Araplaşması, Ku­
zey Afrika’sı elinden gitmiş Latin Batı ile Arap olmuş Doğu ara­
sındaki bağların kopması, Viyana önlerine dayanan Osmanlı Im- 
paratorluğu’na kadar sayısız Müslüman devlet ve imparatorluklar, 
atlılar, denizciler, tüccarlar, korsanlar, sanatçılar, mimarlar, Kurtuba 
Camisi ve Taç Mahal hep Hz. Muhammed’den kaynaklanmak- 
tadır.”839

838. Nebi (s.a.v.), böyle çirkin ifadelerden münezzehtir. Cümleyi olduğu gibi 

nakletmek için kelimeye dokunmadım.
839. Rodinson, Muhammed, ss. 338-339.



Marshall Hodgson diyor ki: “İslam’ın tezahürü, bildiğimiz diğer 
bütün uygarlıklarda, benzerini görmediğimiz kadar esaslı bir kültü­
rel kırılmanın, kopuşun yaşandığının işaretiydi."840

840. Hodgson, İslam'ın Serüveni, s. 143.

841. Baucr, Ortaçağ Dünyası, s. 63.
842. Lewis, Tarihte Araplar, s. 116.
843. Goldziher, Klasik Arap Literatürü, s. 148.
844. Baucr, Ortaçağ Dünyası, s. 63.

Bazı Sonuçlar

Thomas Bauer diyor ki: “Arap dünyasında, 8-11. yüzyıllar ara­
sında Yunan mirasının Arapçaya tercüme edilmesi örneğinde olduğu 
gibi, daha önce bir kültürün erişilebilir tüm bilimsel ve felsefi kül­
liyatının, yabancı bir dilden, amaçlanan dile, bu kadar sistematik ve 
eksiksiz bir şekilde çevrilmesi söz konusu olmamıştır.”841

Bernard Lewis, Biruni’nin Kitatu's-Saydana’sındun nakille şun­
ları kaydediyor: “İlimler, dünyanın dört tarafindan Arapçaya akta­
rıldı. Bunlar, insanların kalplerini doldurup süslediler. Bu dilin gü­
zellikleri onların damarlarında akarken ilimler, insanların kalpleri­
ne nüfuz edip süslüyordu.”842

Goldziher diyor ki: “Latince yapdan çeviriler yoluyla Orta Çağ­
larda Batı uygarlığını tartışmasız etkileyen Arap literatürünün bu 
yanı felsefe, matematik, tabii bilimler ve tıp alanlarına uzanmaktay­
dı. Batı entelektüel yaşamı, bu bilim alanlarına yönelmesini ve bu 
alanlarda hız kazanmasını, bilimsel Arap literatürüne borçludur.”843

Thomas Bauer diyor ki: “11. yüzyılda, artık Latin dünyasında da 
metinler çevrilmeye başlamıştır. Bu nedenle eskiler hakkmdaki bil­
gilerin, öncelikle orijinal metinlerden mi, yoksa bu bilgileri alıp ge­
liştiren ve rafine hâle getiren Arapça kaynaklardan mı alınacağı ko­
nusunda bir karar eşiğine gelinmiş ve bu kararlar çoğunlukla Arap­
ça metinler lehine alınmıştır.”844

Emile Dermenghem diyor ki: “Araplar, o günkü hâllerine bak­
tığımızda, lime lime olmuş yamalı elbiseler içinde bulunan kimseler 



almalarına rağmen, şüphesiz o katılıklarını bir tarafa bırakmış büyük 
hir inceliğe sahip mümin insanlara dönüşmüşlerdi. Artık onlar, bü­
yük bir yumuşak huyluluk ve letafet sahibi kimselerdi. Bu hâlleriyle 
jtryüzünde o gün hükümran olan büyük imparatorluklarının artık 
can çekişmekte olduklarını görüyor ve onların mirasçısı olabilecek 
kabiliyette olduklarını gösteriyorlardı. Müslümanlar, Germenler vc- 
ja Vandallar gibi barbar ve istilacı olmadıklarını ortaya koymuşlardı. 
Aksine onlar, yıkılan o günün süper devletlerinin tarihteki görevle­
rini sürdürmeye hazır ve medeniyet dünyasını daha da ileri nokta­
lara taşıyabilecek özelliklere sahip olduklarını göstermişlerdi. Müs- 
Kmanlar, bu medeniyetin büsbütün göçüp gitmesine engel olmak 
için âdeta tam zamanında yetiştiler. Romahların ve Perslerin elle­
rinde düşmekte olan medeniyet meşalesini teslim alıp Avrupa’nın 
Hasırdan evvelki zamanlarında, Emevi ve Abbasi yönetimleri sı- 
ralannda Parthenon ve Chares arasında tarihin en güzel devirlerin­
den birini dünyaya yaşattdar. Çökmek üzere olan ve tarihte unutul­
mak durumu ile karşı karşıya gelmiş bulunan eski Grek medeniye- 
tini* 45 gerçekten mahvolmaktan korudular.”8*

845. Oryantalizmin bu anlatısı ile ilgili önceki satırlarda bilgi vermiştik.
846. Dermenghem, Hz. Muhammed ve Risaleti, s. 376.
847. Goldziher, Klasik Arap Literatürü, s. 177.
848. Lewis, Hata Neredeydi?, s. 146.
849. Griffel, Islam's Düşünmek, s. 67.

Goldziher diyor ki: “Her ne kadar Avrupa’da simya, Araplara 
bağlanmışsa da eski Yunanlıların mistik düşüncelerini kaldırıp ta­
biat incelemelerine, deneyi ilk kez Arapların sokmuş olması dolayı­
sıyla modern kimya, Araplara daha çok şey borçludur.”845 846 847

Bernard Lewis diyor ki: “Birkaç yüzyd önce Orta Doğu Müs­
lüman dünyası, zaman ölçme aletleri de dahil olmak üzere bilim ve 
teknolojide bütün dünyaya önderlik ediyordu.”848 849

Griffel diyor ki: “İslam’da, index librorum prohibitorum (yasak 
kitaplar listesi) gibi sapkın doktrinlerin listelerini yayınlayan bir pa­
pa veya piskopos hiçbir zaman olmadı.”845

Griffel başka bir yerde şöyle diyor: “Katolik ve Protestan ordu- 
lannın 1618-1648’de tüm bölgeleri yok ettiği Orta Avrupa’daki otuz 



yıl savaşları gibi bir fenomen, klasik dönem sonrası İslam’da bilin­

mesi bir yana, böyle bir şey düşünülemez."* 50

850. Griffel, İslam’ı Düşünmek, s. 74.
851. Bauer, Müphemlik Kültürü ve İslam, s. 136.

852. Pedersen, İslam Dünyasında Kitabın Tarihi, s. 65.

Thomas Bauer diyor ki: “İslam dünyasında hiçbir rejimin, 
Kur’an’m yetkili bir çevresini yukarıdan aşağı dayatmayı başarama­
mış olması manidardır. Oysa dini, böylelikle devlet hizmetine almak 
çok cazip görünürdü. Dinin bu şekilde politikaya tabı kılınmasını 
önlemiş olmak, İslam dünyası orta sınıflarının küçümsenmeyecek 
bir başarısıdır. Batı Hristiyanlığı Incil’in millî dillere çevrilmesine 
(ki aslında zaten Latinccye çevrilmişti) karşı duran savunmacı bir 
tavn, metin üzerinde bir egemenlik tekeri olarak ayakta tutmak is­
temişti. Çeviri, orada bir özgürleşme eylemiydi. İslam dünyasında, 
Kur’an’m içeriği,öncelikle satır aralarının çevrilmesi ve Kuran yo- 
nımlannın çevrilmesi yoluyla (söz gelimi Taberi’nin anıtsal yorumu, 
henüz 10. yüzyılda Farsça ve Türkçeye çevrilmişti.) Arapçaya hâ­
kim olmayan insanların erişimine açılmıştı. Tam da estetik ve müp­
hemlik bakımından kayba uğramama maksadıyla teamül ve hukuk 
adına Arapça özgün metinde ısrar edilmesi sayesinde yetki, kıraat 
âlimleri, hafızlar, yorumcular ve hukukçular çıkartan orta sınıflarda 
kaldı... Bir kere şunu saptayalım; Kuranın çevrilmesini meneden 
bir yasak hiçbir zaman olmamıştır. Kuranın birçok dilde çevirileri­
ne ve meallerine erişilebilir. İslam âlimleri, hiçbir zaman halkı, kut­
sal kitaptan mahrum tutma, hele insanları aptallaştırma niyetinde 
olmadılar.”*51

Pedersen şöyle diyor ki: “Kâğıdın İslam topraklarında değil, 
Çin’de icat edildiği doğrudur. Fakat Müslümanlar, imalata geniş öl­
çüde katkı sağlayacak yeni malzemeleri kullanmış ve ayrıca yeni me­
totlar icat etmişlerdir. Bu suretle sadece İslam kitap tarihi için de­
ğil, bütün bir kitap dünyası için son derece önemli bir başarıya im­
za atmıştır.”850 851 852

Arapların ilkyazdı eseri Kur’an’dır. İslam’dan önce doğru düz­
gün bir yazısı olmayan bu toplum, “hat sanatı”gibi sadece yazı üze­
rinde yükselen bir sanatı oluşturmuştur.



Emile Dermenghem diyor ki: “(Bedir esirlerinden) bir kısmı 
okuma yazma bildiği için fidye karşılığında Medineli çocuklara oku­

nu yazma Öğrettiler. Parası ve kimsesi olmayan bazı esirler, fidye- 
$iı olarak serbest bırakıldılar. Ancak onlar bir daha Müslümanlar­
la sımayacaklarına ve Müslümanlara kılıç çekmeyeceklerine da­
ir yemin etmişlerdir.”*0

853. Dermenghem, Hz. Muhammed ve Risaleti, s. 225.
854. Arnold, Islâm'ın Tebliğ Tarihi, s. 122.
855. G oldziher, Klasik Araf> Literatürü, s. 161.

Thomas Walker Arnold diyor ki: “Mani dini reislerinden birisi 
Yezdan Baht adında biri, ziyaret maksadıyla geldiği Bağdat’ta fıkıh 

ilimleriyle ilmi tartışmalara girip kesin olarak susturulunca, Halife 
onu İslam'ı kabul etmesi için ikna etmeye çalışmıştır. Fakat Yezdan 

Baht teklifi kabul etmeyerek şöyle demiştir: Ey Müminlerin cmîri, 
sözlerinizi anladım nasihatlerinizi de dinledim. Ancak sen insanları, 
mensup oldukları dinleri bırakmaya zorlayamazsın. Halife, bu hu­
sustaki başarısızlığına gücenmek bir yana, halktan mutaassıp bazi­
tlinin yapabilecekleri hakaretlere uğramaması için dönüşünde be­
raberinde bir muhafız vermiştir."853 854 855

Oryantalist yazarların hem dar bir örneklem grubunu incelemiş 

olmalın hem de bunlara dahi yeterince vâkıf olmamaları sebebiyle 

sadece tanıdıkları bazı yazarlarla ilgili methiyede bulunabildikleri­
ni önceki sayfalarda aktarmıştık. Aslında bunlar, fazlasıyla meşhur 

«takdir edilmiş şahıslar olmakla beraber, birkaç örnek nakletmek 

jine de faydalı olacaktır.

Goldziher diyor ki: “İbn Rüşd ünlü bir Maliki fikıhçısı ve Kur- 

tuba kadısıydı. İbn Rüşd el-Külliyâtfî't-Tıb eserinde, çiçek hasta­

lığına kimsenin iki kez yakalanamayacağını belirten ilk kişidir.”80

O’Leary diyor ki: “İbn Rüşdcülüğün gerçek merkezi Bolonya ve 

Padua üniversiteleriydi. Bu iki merkezden yayılan İbn Rüşdcü te­
sir, Venedik ve Ferara dahil olmak üzere bütün Kuzey Doğu İtal­

ya'yı kaplamış ve 17. yüzyıla kadar devam etmiştir. Bu akılcılığın ve 

belki de Venedik’in doğu ile temasının yardımıyla Rönesans’ın kili­
se düşmanı hissiyatının öncüsü durumundaydı. Bolonya’da, tıpta îs- 

ton tesiri hâkim bulunuyordu. Zaten 13. yüzyılın sonunda tıp ders-



İcri konularını, İbn Sina'nın d-Kânun'u vc İbn Rüşd’ün tıbbi risale­
leri üzerine teksif etmiş bulunuyorlardı."85*

856. O’Leary, İslam Düşüncesi ve Tarihteki Yeri, s. 233.

857. O’Leary, İslam Düşüncesi ve Tarihteki Yeri, s. 206.

858. Lewis. Tarihte Aralar, s. 122.

O'Leary, İbn Rüşd hakkında başka bir yerde şunları kaydet­
mektedir: “O, asıl Aristo metinlerinin şarihi olarak muahhar Yahu­
di vc Latin skolastiklerince çok iyi tanındığı son vc büyük şarihti.”*57

Bernard Lewis diyor ki: “İlk planda bahsedilmesi gerekenler ta­
bip Razı vc tabip filozof İbn Sina vc hepsinden daha önemlisi tabip 
astronom fizikçi matematikçi kimyacı coğrafyacı vc tarihçi, engin vc 
orijinal bir âlim, Orta Çağ İslam dünyasının en dikkate değer sima­
larından birisi cl-Biruni’dir.Tıp sahasında Müslümanlar, Grcklcrin 
temel görüşlerini değiştirmediler. Fakat pratik gözlemler vc klinik 
tecrübeleriyle bunu zenginleştirdiler. Matematik, frzik ve kimyada 
onların payı çok daha önemli vc orijinaldi. Sıfır, Müslümanlar tara­
fından kullanıldı. Onların buluşu olmamasına rağmen, Arap rakam­
ları diye bilinen sistem onlar tarafından matematiğe dahil edildi ve 
Hindistan’dan Avrupa’ya aktarıldı. Cebir, geometri vc özellikle tri­
gonometri, Müslümanların geliştirdiği ilim d all and ir."856 857 858

Üç beş şahıs üzerine sıkışmış bu övgüler, asla İslam medeniye­
tinin gerçek başarısını göstermeye kâfi gelmeyecektir. İleride bu sa­
hada çok daha fazla söz söylenecektir. Ancak dönemin İslam dün­
yasının bilgi düzeyini tefekkür edebilmemiz açısından aşağıdaki na­
kil faydalı olabilir.

Jonathan M. Bloom diyor ki: “Batılı kaynaklar, genellikle Or­
ta Çağ İslam kütüphaneleri için verilen olağanüstü kitap sayılarım, 
şarklı bir abanma örneği olarak görüp dikkate almazlar. Ama İsken­
deriye’deki Antik Kütüphanenin yüz bin ile yedi yüz bin arasında 
kitap içerdiğini kabul ederler. Bütün kaynaklar, Orta Çağ Hristiyan 
dünyasındaki kütüphanelerin tümünün küçük olduğunda birleşir­
ler. 841’dc İsviçre’deki St. Gali Manastır Kütüphanesinde 400 cilt, 
1100'lü yılların başında İtalya’daki Bobbio Manastırı’nda 650 cilt, 
1110’lu yılların başlarındaki Fransa’daki Cluny Manastırı’ndaki ana 
kütüphanesinde 570 cilt bulunuyordu. Bizans’ın Michael Atta Lei- 



ties Manastiri’nm 1077’dc yazılmış envanterinde sekizi kâğıt, altısı 
parşömen olmak üzere toplam on dört kitap sıralanmıştır.

Buna karşın İslam ülkelerinin tümünde özel ve kamusal kütüp­
haneler vardı. Bağdat’ta kâğıt ve kitap satıcıları sokağı Sûku’l-Varra- 
kin'de (Kağıtçılar çarşısı) dükkânlar, âdeta özel araştırma kütüpha­
neleri gibi çalışırdı. Çok yönlü bir bilgin olan Câhız, stoklarındaki 
kitapları okumak için dükkânları bir günlüğüne kiralardı... el-En- 
delüsi, öğrencileri yatıya misafir eder ve büyük kitap koleksiyonun­
dan kopya çıkarmaları için onlara kâğıt verirdi. Öldüğünde kolek­
siyonunun dört yüz bin dirheme satılmasından, dört yüz ile dört 
bin arasında bir sayıda kitabı olduğunu çıkarabiliriz. O dönemler­
de sıradan bir kitap on dirhemdi. Kaliteli kitaplar ise bunun on kan 
ediyordu. İlk kamusal kitap koleksiyonları Abbasiler zamanında ya 
Bağdat’ın kurucusu Mansur 754-775 ya da onun halefi Harun Re­
şit 786-809 döneminde derlenmişti.”85’

Jonathan M. Bloom diyor ki: “Güçlü Fatımi veziri Eftal 1121’de 
öldüğünde, yarım milyon kitaplık bir kütüphane bıraktı. Halife 
cl-Amir bunları saraya taşıdı ve çoğunu halkın kullanımına açtı. 
Fatımi hanedanı 1171’de Selahattin Eyyubi’ye yenildiğinde, halife­
nin kütüphanesinde Taberi’nin Tarîbur-Rusülve'l-Milûk isimli ese­
rinin bin iki yüz kopyası ile 1,6 milyon başka kitap vardı. Selahat­
tin Eyyübi bunların çoğunu sattı. İbn Ebi Tayh bu inanılmaz raka­
mı doğrulamak için en az yüz bin cildin el-Kadı el-Fadl’ın kurdu­
ğu yeni sünni medreseye götürdüğünü geri kalanının ise on yıl bo­
yunca satıldığını öne sürer.”859 860

859. Bloom, Kâğıda İşlenen Uygarlık, ss. 162-163.
860. Bloom, Kâğıda İşlenen Uygarlık, s. 169.
861. O’Leary, İslam Düşüncesi ve Tarihteki Yeri, s. 237.

Yazısı olmayan bir toplumun birkaç yüzyıl içerisinde geldiği hâl 
budur. Bu toplum, oluşturduğu kültür ile tüm dünyayı olumlu an­
lamda değiştirmiştir. Çölden çıkan bu topluluk, dünyayı bambaşka 
bir yer hâline getirmiştir. Tüm bunların, halüsinasyonlar ya da epi­
lepsi nöbetlerine bağlanması anlamlı mıdır?

O’Leary diyor ki: “Bu bütün tafsilatıyla bildiğimiz kültür tari­
hinin en romantik hikâyelerinden birisidir.”861



Hayvanların Durumu

Kültür, sadece kitaplardan ibaret bir şey değilse bir numune ol­
ması açısından hayvan haklan incelenebilir.

Buradaki nakiller, cahiliye ve İslam kıyasını beraberce vermiş­
tir. Bazı tekrarlar olsa da her nakilde cahiliye toplumundaki hay­
vanlara muameleyi gösteren bazı farklı örnekler olduğu için naklet­
meyi uygun buldum.

Izutsu diyor ki: “Bu bağlamda, cahiliye döneminde yeniden di­
rilme inancının var olduğunun göstergesi olarak çok ilginç bir töre 
olan ‘beliyye’ye işaret edebiliriz. Arapların putperestlik günlerinde 
bir adam öldüğünde, bindiği devesi mezarına bağlanır, gözleri çıka­
rdır, ön inciği üst koluna bağlanır ve ölene kadar aç susuz orada bı­
rakılırdı. Arap literatüründe bu töreye çok sıklıkla atıf yapılmakta­
dır. Burada tek bir örnek yeterli olacaktır.

f jlşJI aJu»—. Jl* ÂL.Jİ Jaj jl

Artık açlıktan kıvranan bu kadının kocasına, beliyye devesi gibi 
zayıfve paçavra yiyen bu biçare adama, kim uzatır ki yardım elini.ta

Armstrong diyor ki: “Bizler Batı’da, asırlar boyunca Muham- 
med’i asık suratlı acımasız bir savaşçı, duyarsız bir politikacı ola­
rak gördük. Oysa son derece nazik ve duyarlı bir adamdı. Örneğin, 
hayvanları çok seviyordu ve bir defasında elbisesinin eteği üzerin­
de uyuyan bir kediyi uyandırmaya kıyamadığı için eteğini kestiği 
söylenir. Bir toplumun sınavlarından birinin, hayvanlara karşı dav­
ranışı olduğuna inanılır. Bütün dinler, doğaya karşı saygılı olma­
yı, doğayı sevmeyi teşvik eder. Hz. Muhammed de Müslümanla- 
ra bunu öğretiyordu. Cahiliye döneminde Araplar, hayvanlara çok 
kötü davranıyorlardı. Hayvanlar canlıyken yemek için koca par­
çalar hâlinde etlerini kesiyor, develerin boyunlarına işkence verici 
tasmalar takıyorlardı. Muhammed, acı verici işaretleme yöntem­
lerini ve organize hayvan dövüşlerini yasakladı. Söylendiğine gö­
re bir defasında, susamış köpeğe su veren adamın cennete, kedisi-

—1-----------------
862. Izutsu, Kuranda Tann ve İnsan, s. 146. 



ni açlıktan öldüren bir kadının cehenneme gittiğini söyleyen bir 
hikâye anlatmıştı."’6’

Margoliouth diyor ki: “Onun merhameti, en zayıf canlılar için 
bile görülmekteydi. Mesela, atış talimi yapanların, canlı kuşları hc- 
Jel'yapmasını yasakladı. Develerine kötü davrananları azarladı. 
Kınaca yuvasını ateşe verenleri uyararak hemen söndürdü. Eski­
nin batıl inançları ile bağlantılı aptalca şiddet eylemlerini, diğer 
putperestlik kuramlarıyla beraber ortadan kaldırdı. Birisi öldük­
ten sonra devesinin, mezarına bağlanarak aç ve susuz bırakılıp öl­
dürülmesi âdetini kaldırdı. Sürüdeki hayvanların gözlerinin oyulup 
kulaklannm kesilmesini yasakladı. Yağmur yağması için kullanı­
lan bir metot olan yanan meşaleyi öküzlerin kuyruğuna bağlayarak 
sürünün ortasında dolaştırması âdetini kaldırdı. Atların ısınmala­
rını sağlamak için çenelerinin vurulmasından, sineklerden korun­
maları için kuyruklarının kesilmesinden vazgeçildi. Horozların ve 
develerin lanetlenmesi yasaklandı. Bir kadın, gideceği yere ulaşır­
sa o deveyi keseceğini vadetmiş, peygamber onu bundan vazge- 
prmiştir.”86'

Bodley diyor ki: “Kendisine veya idaresi altında çalışanlara ait 
olan mahluklara katiyen fena muamele edilmemesini bir prensip 
meselesi hâline getirdi. Bin bir meşakkatle orada ölmesi için deve­
nin, efendisinin mezarının başına bağlanması âdetine bir son ver­
di. Atış müsabakaları için canlı kuş kullanma usulünü kaldırdı. Si­
neklerle dolu olan memlekette, atların yele ve kuyruklarının kırpı­
lıp kesilmesini durdurttu. Her nerede eşek veya katırlara fazla yük 
yükleyeni gördüyse onları tevkif ettirdi.”86’

Emile Dermenghem diyor ki: “Ashaptan birisi Hz. Peygambere 
şöyle bir soru sormuştu;

‘Bizim, hayvanlara yaptığımız iyilik için acaba mükafatımız ola­
cak mı?’

Hz. Peygamber, buna cevaben şöyle demişti:

863. Armstrong, Ulam Peygamberinin Biyografisi Hazreti Muhammed, s. 338.

864. Margoliouth, Muhammed ve Ulam'tn Yükselişi, s. 390.
865. Bodley, Hazreti Muhammed, s. 269.



‘Her can taşıyan, yüreği ve ciğeri olan bütün mahlukatm susuz­
luğunu giderenler için muhakkak mükafat verilecektir...’

Ve devamında şöyle buyurmuştu:

“Bir kuyu yapan kimseye, o kuyudan su içen her bir deve için 
her seferinde ayn ayn mükafat verilecektir.”*66

Bodley diyor ki: “Her ne zaman bir Müslüman’ın hasta bir hay­
vanı tedavi ettiği görülürse bu, 9/10 muhakkak Şarklıların yaşadı­
ğı bir toplulukta, yani İslamiyet’in mevcut bulunduğu bir yerdedir. 
Gerçek Müslüman ailesine baktığı gibi atına, devesine de bakar. 
Bunda birtakım pratik hususlar mevcuttur. Fakat bu, bilhassa İsla­
miyet’in kurucusundan Müslümanlara intikal etmiş, dilsiz mahlu- 
kata karşı takınılan bir zihnî durumdur. ‘Ve Allah nazarında bu dil­
siz mahlukata fena muamele etmekten sakının! Onları sürmeye mü­
sait oldukları zaman sür, yorgun oldukları zaman onlara yük yük­
leme!’sözü, Muhammed’in, ümmetine verdiği en mühim emirler­
den biriydi.”8*7

Bugün hayvanseverler, başka hiçbir şey olmasaydı bile Hz. Mu- 
hammed’e (s.a.v.), sadece bu yönünden dolayı saygı duyabilirlerdi. 
Gel gelelim vakıa böyle midir? O çağda hangi filozof, hangi dev­
let yöneticisi hayvan haklarından bahsediyordu? Hangisinin sözle­
ri hayvanlar konusunda bir toplumun davranışını değiştireb'ıliyor- 
du? Salat ve selam ona olsun O, yönetici ve filozoflardan ne kadar 
farklı birisiydi.

Montgomary Watt diyor ki: “Sanki çocuklarla çocuk olabili­
yordu. Çocuklar arasında çokça arkadaşı vardı. Hatta bir çocukla 
tükürük oyunu oynadığı bile rivayet edilmektedir. Habeşistan’dan 
gelen ve Habeşçe konuşan çocuklarla takılıyordu... Onun şefkati, 
hayvanları dahi kapsamaktadır. Ve bu tavır, Hz. Muhammed’in as­
rı ve dünyanın büyük bir bölümü için olağanüstü bir şeydi. Mek­
ke’nin fethinden önce adamları, Mekke’ye doğru giden dişi bir kö­
pek ile yavrularının yanından geçtiler. Muhammed, sadece bunla­
ra zarar verilmemesini emretmekle kalmadı, emirlerinin yerine ge-

866. Dcrmcnghem, Hz. Muhammed ve Risaieti, s. 303.

867. Bodley, Hazreti Muhammed, s. 270.



tirilip getirilmediğini görmek için bir adam gönderdi. Bunlar, Mu- 
hammed’in şahsiyetinin ilginç detaylarıdır. Ve onun toplumsal işle­
rin yönetimine dair davranışlarından hareketle oluşturduğumuz res­
mini tamamlamaktadır.”868

868. Watt, Muhammed Medine'de, s. 381.

Bu merhamet, içinden çıktığı topluma çok yabancıydı. O top­
lumdan türemiş olamazdı. Bunların tamamı halüsinasyonlar ve epi­
lepsi nöbetlerine mi bağlanacaktır?

HABERİ GETİREN BİREY AÇISINDAN 
ÇIKIŞ NOKTASI

Bu bölümde, muhtelif yönlerden Arap toplumunun Hz. Mu- 
hanımed’dcn (s.a.v.) öncesini ve sonrasını gösterdik. Siyasi, askerî, 
ahlaki, kültürel, dinî açılardan hem bireyleri hem de toplumu, olum­
lu jönden çok fazla değiştirdiğini gösterdik.

Tarihî şahısların başarısını tartmak için kabaca formül şudur:
Başarı = Son durum - (İçinde bulunduğu toplum koşulları + 

kendi bireysel koşulları).

Biz, son durum ve içinde bulunduğu toplum şartları ile ilgili bu 
sayfaya kadar çokça şey anlattık. Şimdi denklemin son parçası olan 
bireysel koşulları inceleyeceğiz.

Basit ve herkesin kabul edeceği bir tespit olarak şunu söyleye­
biliriz: Bir toplumun içinde yaşayan ve özel bir eğitim almamış bi­
reyler, takriben toplumun ilmi ve kültürel birikimi kadar donanıma 
sahip olurlar. Toplum ve coğrafya, bir balığın etrafındaki deniz gibi 
insanı kuşatır ve ufkunu tayin eder. Hz. Muhammed (s.a.v.) gerçek­
ten bir peygamber olmasaydı, aşağı yukarı toplumuna benzer şey­
ler getirmesini beklerdik. Oysa, ilgili toplumun yapısını ve yaşadı­
ğı değişimi aktardık. Turn bu başarıları, içinde büyüdüğü ortam ile 
açıklamak imkânsızdır.

Burada, bir diğer husus olarak “Hz. Muhammed’in (s.a.v.) birey­
sel eğitimi ile bu durum açıklanabilir mi?”sorusuna cevap vereceğiz.



a) Büyüdüğü Koşullar

Hz. Muhammed’in (s.a.v.) büyüdüğü bireysel koşullara değine­
cek olursak şu nakilleri aktarabiliriz:

Reinhart Dozy diyor ki: “Babası Abdullah, bir Mekke kerva­
nıyla gittiği Suriye’den rahatsızlanarak dönmüş ve yirmi beş yaşında 
Medine’de ölmüştü.Tek oğluna önemli bir şey bırakmamıştı. Bütün 
serveti beş deve ve birkaç koyunla bir köleden oluşuyordu. Bunların 
değeri, yaklaşık iki bin frank kadardı.”869

869. Dozy, İdam Tarihi, s. 23.

870. Watt, Hz. Muhammed Peygamber ve Devlet Adamt, s. 15.

Montgomery Watt diyor ki: “Muhammed’in babası Abdullah, 
o doğmadan önce ölmüştü. Hz. Muhammcd’i Haşimi (Kureyş) Ka- 
bilesi’nin lideri olan dedesi Abdulmuttalib, himayesine aldı. Elbette 
Hz. Muhammed çocukluk yıllarının çoğunu başka kabileye mensup 
olan annesi Amine ile geçirmişti. Ne var ki annesi, Muhammcd’i, 
Mckkcli pek çok ailenin rivayet ettiği âdetlere uyarak bir ya da iki 
yıllığına, sağlık açısından pek uygun olmayan Mekke’den uzaklaştı­
rıp bedevi kabilelerinden (Halime) adlı bir süt anne tarafından ba­
kılacağı çölün zor, fakat sağlıklı hayatına gönderdi. Hz. Muham­
med altı yaşındayken annesi öldü. Ve iki yıl sonraki ölümüne kadar 
tümüyle dedesinin himayesi altına girdi. Abdülmuttalib’in ölümü­
nün ardından Haşimi Kabilesi’nin yeni lideri olan amcası Ebu Ta­
lib, onun bakımını üstlendi.

6. yüzyılın Mekke’sinde bir yetimin talihi pek de yaver gitme­
se gerek. Eski göçebe hayat tarzında, kabile ya da aile liderinin, da­
ha güçsüz üyelere karşı belirli bir sorumluluğunun olduğu anlaşılı­
yor... Muhammcd’i himaye edenler, onun yalnızca açlıktan ölmesi­
ne engel olabileceklerini biliyorlardı. Özellikle Haşimi Kabilesi’nin 

kısmetlerinin kesildiği bir zamanda Muhammed için daha fazlası­
nı yapmaları zordu.”870

Lesley Hazleton diyor ki: “Babasız doğmuş olmak; miras­
tan mahrum olmak, hatta bir umut bile olmaksızın doğmak de­
mektir. Erkek çocuk, yetişkinliğe erişmeden miras alamazdı. Eğer 



babası ölmüşse sahip olduğu her şeyi bir erkek akrabaya devredi­
lirdi.™

Armstrong diyor ki: “Muhammed’in çocukluk yıllarındaki şart­
lar, ailesinin zor zamanlar geçirmekte olduğunu düşündürmektedir.™

Leone Caetani bu dönemden bahsederken Hz. Muhammed 
($j.v.) hakkında şunları söylüyor: “Çocukluğunda yabancı bir aile 
içinde yaşayan bir yetimin hüzün-engiz (hüzün veren) ve münzevi 
hayatının bütün acılarını taşımış olacaktır.™

Bodley diyor ki: “Mekkeliler züppeydiler; bilhassa para husu­
sunda. Hz. Muhammed kâfi derecede mükemmel bir aile mazisine 
sahipti. Fakat hiçbir zaman kendi gayretleriyle Mekke sosyetesin­
de kendisine bir yer yapmış değildi. Mekke’nin en zengin duluyla 
evlenmiş olmasına rağmen, bu onun şöhretini artırmamıştı. Hiçbir 
zaman gezici bir tacir olmaktan daha yüksek bir şey olmak hevesi­
ni taşımamıştı. Daima ücret ve komisyonla çalışan bir müstahdem 
olmuştu. Bu sebeple, neden dolayı böyle bir tanrı mukaddes şeh­
rinin asırlık eski âdetlerini değiştirmek için bu kadar ehemmiyet­
siz bir şahsiyeti seçsindi? Eğer yeni Rasul, Mekke’nin en üst taba­
kasına mensup dört yüz kişiden biri olsaydı, eğer zengin bir cemi­
yet azası, Kâbe civarında yaşayan Muttaliplerden biri, hatta çölün 
bu şen şehrinin şen hayatına katılanlardan biri olsaydı, fikirleri bel­
ki de düşünülebilirdi. Fakat o, bunlardan hiçbiri değildi, sadece ta­
mamıyla bunların zıddıydı.”*74

871. Hazleton, İlk Müslüman, s. 31.

872. Armstrong, İslam Peygamberinin Biyografisi Hazreti Muhammed, s. 102.

873. Caetani, İslam Tarihi, s. 237.

874, Bodley, Hazreti Muhammed, s. 81.

875. Caetani, İslam Tarihi, s. 235.

Leone Caetani diyor ki: “Şimdi Muhammed’in çocukluğuna ait 
menkıbelerin tetkikini geçersek; müşahede ettiğimiz yegâne mu­
hakkak keyfiyet, Muhammed’in büyütüldüğü ailenin gayet hakir 
bir mevki-i ictimaiyyeye (sosyal konuma) sahip olması ve son dere­
ce fakir bulunmasıdır. Muhammed, kendi ailesi dahilinde yetişme­
diği ananenin (geleneğin), amcası dediği bir zatın ailesinde yalnız 
ve yetim bir hâlde büyüdüğü için bu vaziyet bir kat daha elim idi.™ * * * * *



Bu durum, onun “özci eğitim" alacak sosyal koşullara sahip oh 
madiğim göstermektedir. Yine Hz. Hatice ile evliliği öncesinde du­
rumunun iyi olmadığı, Kurandan ikincil delil yöntemiyle de çıka­
rılabilir.

Ali*  !■*■: “*j jJI

876. cd-Duhâ, 93/6-8.
877. cz-Zuhnıf, 43/31.
878. İbn-i Mâcc,“Et‘ime", 30; Hâkim, Ill, 50/4366.

“O,seni yetim bulup barındırmadı mı? Ve seni yol bilmez iken 
doğru yola yöneltip iletmedi mi? Bir yoksul iken seni bulup zen­
gin etmedi mi?”876

Bu ayetlerden, onun, yoksulluk altında büyüdüğü anlaşılmak­
tadır.

Mekke müşriklerinin şu itirazı da yukarıda aktarılan tarihî bil­
gilerle uyumludur;

fJ** öC <-Â*  *•**

“Bu Kuran, şu iki şehirden büyük bir kişiye indirilscydi ya!’diye 
de eklediler. Rabbinin rahmetini paylaştırmak onlara mı düşmüş?”877

Burada Mekkeliler, Hz. Muhammed’in (s.a.v.) İslam öncesi ko­
numunun büyük olmamasından dem vurarak itiraz ediyorlar. Ayet 
ise onlara, “Sizi ilgilendirmez!" minvalinde bir karşılık veriyor. O 
hâlde Hz. Muhammed’in (s.a.v.) İslam öncesi bu sade durumu hem 
müminler hem de müşriklerce biliniyor olmalıdır.

Kendisi bu yüzden, Mekke’nin fethinden sonra karşısında çok 
heyecanlanan birisine;

“Sakin ol kardeşim! Ben bir kral veya hükümdar değilim. Kü­
rekten, Güneş’te kurutulmuş et yiyen bir kadının oğluyum!..”878 de­
miştir.

Tİim bu anlatıdan anlayacağımız şey, O’nun Mekke vasatında 
özel bir ortamda büyümemiş olduğudur.



Armstrong diyor ki: “Batılı düşmanların iddia ettiği gibi Hz. 
\|uhımmcd, kendini ortaya atmaya vc dikkat çekmeye hevesli bi- 

ndeğildi.^

Acaba bu başarılar, aldığı eğitim ile açıklanabilir miydi? O,or- 
uhmabir Mekkeliden daha fazla eğitim almış mıydı?

Nebi ($.a.v.), çocukluğundan itibaren özel bir eğitim almış miy­
iz Muhaliflerimizin bile böyle bir iddiası yoktur. Gençliğinde çok 
camii öğretmenlerden ders almış mıydı? Muhaliflerimizin bile 
tödc bir iddiası yoktur. Ancak yine de bu hususu detaylıca ele al- 
aıha fayda var.

b) Yazılı Eğitim - Okuma Yazma Konusu

Nebi (s.a.v.) bu toplum içinde okuma yazma bilmeyen bir bi- 
reydi.‘Vefatına yakın, çok hafif düzeyde yazabilecek kadar bir şey­
ler öğrendi mi?"sorusu ulema arasında tartışılmıştır. Hiç öğrenmedi, 
diyen ve bunu delillendiren kalabalık ulema grubuna rağmen, “Ha­
ra, ölmeden kısa süre önce bunu öğrenmişti.”diyen azınlık bir âlim 
grabu da vardır. Bu tartışma, konumuzla fazla ilintili olmadığı için 
dttayiandırmayacağız. Bizim için çıkış noktası önemlidir. Zira baş- 

hngıçta böyle bir öğretiyi ortaya koyacak birikime sahip olup olma­
dığım anlamaya çalışıyoruz. Ben, nübüvvetin başlangıcında okuma 
rama bildiğini iddia eden birine hiç rastlamadım.

Aynca Kur’an’da, Nebi (s.a.v.) hakkında defalarca “ümmi” ke­
limesi kullanılmıştır.“Ümmi Peygamber” şeklinde, “ümm” Arap di- 

Sade, anne demektir. “Annesinden doğduğu gibi olan” manasıyla, 
eğitim almamış kişi anlamında kullanılır. Mesela Turkçede, “ana­
da üryan” tabirinde, anneye nispet edilerek çırılçıplak oluşu ifade 
etmesi de buna benzemektedir. Kişinin kıyafet yönünden annesin­
den doğduğu ilk hâli gibi olduğu ifade edilmiş olur. Ümmi kelime­

min Araplar arasında kullanımı hiç eğitim almamış ve annesinden 
doğduğu hâli ile olan kişi anlamındadır. Yani eğitim yönünden “an- *

Armstrong, İslam Peygamberinin Biyografisi Hazreti Muhammed, s. 124.



nesinden doğduğu gibi, ilk hâliyle" anlamındadır. Ayrıca okuma yaz­
ma bilmeyen kimse için de kullandır. Aslında bu kelime, onun oku­
ma yazma bilmemesine delil olacağı gibi -daha önemlisi- bir eği­
tim almamış olacağına dair güçlü bir delil olur. Çünkü ümmi keli­
mesinin Arap dilindeki karşılığında “eğitim almamış kimse” ve hat­
ta “dinî kitap (Tevrat, İncil vb.) eğitimi almamış kimse” anlamında­
ki kullanımı çok belirgindir.

Armstrong diyor ki: “Bazı Batılı araştırmacdar, ümmi kelime­
sinin okuma yazması olmayan, anlamında alınmaması gerektiğini, 
çünkü bir tüccar olarak Muhammed’in, muhtemelen kabaca da ol­
sa yazı ve matematik bilmesi gerektiğini iddia etmişlerdir... Aslın­
da ümmi kelimesinin geleneksel Müslüman yorumunu sorgulamak 
hiç de doğru değildir. Hayatının erken dönemleriyle ilgili Hz. Mu­
hammed’in okur yazar olduğunu gösteren hiçbir kayıt yoktur. Hatta 
bir mektup göndereceği zaman, Ali gibi okuma yazma bilen birine 
yazdırdığını gösteren abntılar vardır. Eğer okuma yazma bildiğini 
bütün hayatı boyunca saklamışsa bu korkunç bir yalan olurdu ki el- 
Emin olan biri için böyle bir şey kesinlikle olası görülmemektedir.”880

880. Armstrong, İslam Peygamberinin Biyografisi Hazreti Muhammed, s. 122.

881. el-Ankcbût, 29/48.

Armstrong, el-Emin sıfatı ile ilgili bir noktayı yakalamıştır. An­
cak daha güçlü nokta ikincil delil mantığımızdadır.

dİ:Üısü J<—aJL3I^laâ

ûisS'i fii
“Bundan önce sen, hiç kitap okuyan değildin ve onu sağ elinle 

de yazmıyordun. Böyle olsaydı, batılda olanlar kuşkuya kapılırlardı.”881

Bu ayetin üslubu o kadar açıktır ki o toplumun içinde okuma 
yazma biliyor olduğu varsayılsa inanılmaz bir itiraz yaygarası bek­
lenirdi. Oysa bu ayet Kur’an’dadır. Kur’an ise açık bir çatışma esna­
sında ortaya çıkmış bir kitaptır. Bu ayet yalan olsa biz, müşriklerin 
bunu dillerine dolamasını, fedakârlıklarda bulunan müminlerin de 
“Turn bunlar bir yalan için miydi?” demesini beklerdik. Bunu, ön­
ceki sayfalarda uzunca temellendirmiştik.



Hitti diyor ki: “Kendisi ümmi olduğu hâlde Hz. Muhammed 
dünya nüfûsunun %’i tarafından bugün bile bütün ilimlerin, irfanın 

ilahiyatla ilgili her şeyin içinde toplandığı vahye dayanan kitabı 
insanlara tebliğ etmiş bir kimse olarak kabul edilmektedir.”80

e) Sözlü Eğitim

Hz. Muhammed’in (s.a.v.) yazılı bir eğitim almaması hususu, 
İslam’ın nasıl Hz. Muhammed’in (s.a.v.) kendisinin oluşturduğunu 
açıklamak isteyen kişileri sözlü eğitime yöneltmiştir. Sözlü eğitim 
ile ilgili maalesef ellerinde hiçbir delil olmamasına rağmen, “Pey­
gamber değildi, o hâlde sözlü eğitim almış olmalı.” gibi ön yargılı 
bir ispata gitmeye çalışıyorlar. Üzerinde tartışıyor olduğumuz ko­
nuda, kararı önceden vermelerini kendilerine delil kılmaya çalışı­
yorlar. Aslında bir süreliğine bu ön yargılarından vazgeçseler ne ka­
dar zayıf delilleri, ne kadar güçlü deliller karşısında öne sürdükle­
rini fark edecekler.

Aşağıda aktaracağımız ayetler hem yazılı eğitimin olmadığını 
beni de sözlü eğitimin olmadığını göstermektedir. “Mucize Delil­
leri’bölümünde, kıssa anlatılarım da bilmiyor olduğu ayrıca göste­
rilecektir. Neredeyse öne sürdüğümüz tüm deliller yazılı veya söz­
lü bir eğitimden geçmediğini, ayrıca kıssa anlatılarını da daha ön­
ceden bilmediğini göstermektedir.

Daha önce bu anlamdaki pek çok ayeti nakletmiştik Hatırlat­
ma sadedinde birkaç tanesini tekrar aktaralım.

öttfNns tiA&îıu

‘işte boy lece sana da kendi buyruğumuzla bir ruh (Kuran) vah­
ittik. Sen kitap nedir, iman nedir bilmiyordun^ * *

881 Hitti, Siyasi ve Kültürel İslam Tarihi, S. 173.

881 eş-Şûrâ, 42/52.



j j ^ı tŞudı ı *—^5

884. cl-Kasas, 28/86.
885. el-Yûsuf, 12/3.
886. cl-Âl-i İmrân, 3/44.

“Bu kitabın sana vahyolunacağtnt ummazdın\ ama o, Rabbinden 
bir rahmet olarak geldi.”884 885

Jl^111 I j> tiLJl (jA-AiJl JaÂj

<Ju3 djj

“Biz bu Kur’an’ı sana vahyetmemizlc, en güzel kıssaları gerçek 
bir haber (kıssa) olarak sana aktarıyoruz, oysa sen daha önce bundan 
haberi olmayanlardandın”™

ûytlj il cJıS L*_,  cXJl u->-jJl *Ç-5İ cJJi

Öjiuissj il jJ Uj Jâ£Ş

“(Ey Muhammed!) Bunlar, sana vahyettiğimiz gayb haberlerin- 
dendir. Meryem’i kim himayesine alıp koruyacak, diye kalemlerini 
(kura için) atarlarken sen yanlarında değildin. (Bu konuda) tartışır­
larken de yanlarında değildin."886

Bu ayetlerin tamamı, daha önceden temellendirdiğimiz üzere 
ikincil delil mantığında, eğitimin olmadığına işaret etmektedir. Zi­
ra ne müşrikler bundan dolayı itiraz etmişlerdir ne de sahabe bu­
nun yalan olduğunu düşünmüştür. O hâlde bu ayetlerden rahatlık­
la Hz. Muhammed’in (s.a.v.) durumu anlaşılabilir.

Kadı Abdülcebbar’ın haklı olarak işaret ettiği gibi, “İlimlerden 
herhangi birisini öğrenen hiç kimse yoktur ki birtakım aşamalar­
dan ve seviyelerden geçmesin. Bu aşamalardan ilki, bu ilim ve sana­
tın kimde olduğunu araştırması ve sormasıdır. Sonra o ilim ehline 
gitmesi ve sohbetine devam etmesidir. Yine o, bazen başlangıç sevi­
yesinden, sonra orta seviyede ve sonra da ileri derecede mahir olur. 
Bu durumların hepsi onun zamanındaki insanlar tarafından bilin­
mektedir. Onların bunu bilmemesi, Rasûlullah’ın da kim olursa ol- 



sun herhangi bir kimseden gizlemesi mümkün değildir. Eğer Rasû- 
lulhh böyle bir ilim almış ve onu gizlemiş olsaydı bile bu, onun en 
büyük ayetlerinden mucizelerinden biri olurdu. Çünkü bu durumda 
harikulade bir şey olmuş olurdu. O dönemde nispet edilen ilimlerin 
tamamı Rasûlullah’ın sonraki düşmanlarına aitti. Yani düşmanların­
dan öğrenmiş olması gerekirdi. Onlar da bunu açığa çıkarırlardı.’*8’7

887. Kadı Abdülcebbar, Tesbitu Delâilu'n-Nûbûvvf, s. 180.
888. ilgili rivayetlerin özellikle tarih kitaplarındaki versiyonları hem muhtelif 

hem de çok uzundur. Metinlerin bizi ilgilendiren detaylarını alıntıladım. 
Bütün hâlinde okumak için kaynaklara başvurulması uygun olacaktır.

Sözlü eğitim ile ilgili söylediğimiz gibi muhaliflerimizin sık kul­
landıkları bazı müstakil iddialarını da ele alalım.

Babira

Rahip Bahira887 888 ya da diğer rahiplerle görüşme hakkında, eli­
mizde güvenilir bir rivayet yoktur. Burada, bu hususu tarihî olarak 
inceledikten sonra akıl yürütmelerde bulunacağız. Biraz konudan 
dağılma pahasına derli toplu bir şekilde incelemenin faydalı olaca­
ğını düşündüm. Öncelikle İslam i verileri (hadis), hadis usulü açı­
sından inceledikten sonra metinlerin içeriğine bakacağız ve daha 
sonrasında Süryani kaynaklarındaki karşılıklarını göstermeye ça­
lışacağız.

Hadislerin Sened İlmi Açısından İncelemesi

ilgili rivayetin versiyonları olmakla beraber, kabaca iki metni ol­
duğu söylenebilir. Bu metinlerden birisi Tirmizi’de geçmektedir. Bu 
metnin içerisinde Bahira ismi geçmemekte, ismi verilmeyen bir ra­
hip olarak ele alınmaktadır.

Hem Tirmizi’de hem de diğer eserlerde geçen bu metnin ula­
şabildiğim tüm senedlerini topladığımda, şöyle bir tablo ile karşı­
laştım:



Birinci Metin - Tirmizi

Rivayetlerin tamamı tek sahabiden nakledilmiştir; Ebu Mu­
sa el-Eş'ari (r.a.).

Sencdlcrin tamamında ondan, oğlu Ebubekir b. Musa rivayet 
etmiştir.

Ebubckir b. Musa’dan iki ravi rivayet etmiştir; Ebu Ishak ve Yu­
nus b. Ebi Ishak.

Ebu Ishak kanalında da iki raviye dallanmıştır. Ancak bunların 
birisinde Yunus b. Ebi Ishak mevcuttur.

Yani, Yunus b. Ebi İshak bir defasında hadisi Ebu İshak’tan al­
dığını, diğerinde Ebubekir b. Musa’dan aldığını beyan etmiştir. Bu 
bir karıştırma da olabilir, gerçekten ikisinden dinlemiş de olabilir.

Ayrıca tüm bu dallanan rivayetlerin tamamında ortak bir ravi 
olan Abdurrahman b. Gazvan mevcuttur. Yani tüm senedler tek ra- 
vide toplandığı için senedlerin gücü Abdurrahman b. Gazvan’ın gü­
cünü aşamaz. Bu hâliyle rivayetler birbirlerini desteklemiş olmazlar.

Mevlânâ Şibli Numani, Siyeru A'lâmi'n-Nübela’&m atıfla hadi­
sin tüm tariklerinin mürsel (kopuk) olduğunu söylemiştir. Bununla 
sahabe mürseli olması kastedilmiş olabilir. Yani, Ebu Musa el-Eş'a­
ri bu olaya şahit olmamıştır. Sahabe mürseli, normalde makbuldür. 
Bu sözle sahabe mürseli olması kastedilmemişse birazdan inceleye­
ceğimiz ikinci metin için söylenmiş olmalı. Burada teknik anlamı 
ile mürselden ziyade sened kopukluğu kastedilmiş olabilir. Mürse- 
lin, munkatı anlamında kullanımı nadir bir durum değildir.

Bu rivayeti zayıf kılan esas unsur,yukarıda aktardığımız gibi sa­
habe mürseli olması değildir.

Bu metni zayıf kılan unsur, hadisin metni içerisinde Bilal’ın 
(r.a.) adının geçmesidir. Ebu Talib’in, Bilal (r.a.) ve Ebubekir (r.a.) 
ile beraber Hz. Muhammed’i (s.a.v.) gönderdiğinden bahsedilmek­
tedir. Oysa tüm muhaddislerimizin işaret ettiği üzere, Hz. Bilal o 
dönemde doğmamıştır. Bu açık bir hatadır.

Bu duruma, Zehebi, İbn Hacer, İbnu 1-Esir, Mübarekfuri ve İbn 
Kayyım işaret etmişlerdir. Hadisin, klasik şerhlere fazla konu olan 



Bıılıari, Müslim gibi bir eserde bulunmuyor olmasının ve kendisin­
den ahkâm çıkarılmamış olmasının, daha az âlimin açıklamasına mu­
hatap olması sonucunu doğurduğunu unutmamak gerekmektedir.

Bilal (r.a.) kısmından dolayı Hafız Zehebi, hadisin mevzu (uy­
durma) olduğunu söylemiştir.

Hadisi rivayet eden Tirmizi, hadis kabulü konusunda mütesahil 
olarak addedilmesine rağmen rivayetin sonuna
4JII lââ '}) “Bu hadis hasen gariptir, bu vecihten başkası­
nı bilmiyoruz.”cklemiştir.Tirmizi’nin bu ıstdahları, kendisine özel 
olduğu için bunları açıklamaya çalışan İbn Hacer, onun bu ifadesi­
nin, zayıflığa işaret ettiğini belirtmiştir.8”

Hadisin senedinde en kritik şahsın Abdurrahman b. Gazvan ol­
duğunu görüyoruz. Senedlerin tamamında ortak ravi odur. Bu ravi 
hakkında tadil ifadeleri olsa da cerhlere baktığımızda:

Zehebi Mizanda “(.jŞk*  d)Münker rivayetleri vardır."demiştir. 
İncelemekte olduğumuz rivayetin Bilal kısmı sebebiyle onun böyle- 
si rivayederinden olduğu kanaatindeyiz.

İbn Hacer ve Darekutni, “(alyi J) Fert kaldığı rivayederi var­
dır.” demiştir. Bu rivayet de bunlardan biridir. Hadisin tüm sened- 
lerinde tek başına bulunmaktadır. Onu destekleyen ve onun olma­
dığı bir sened -Allahu a'lem- mevcut değildir.

İbn Hibban ise bazen rivayederi karıştırdığını ifade etmiştir. Bu 
hadisin sonundaki Bilal kısmı, buna benzemektedir.

Genel mahiyeti ile yalanla itham edilmiş bir ravi olmasa da 
cerhlerde gördüğümüz üzere bazen karıştırmalar yaptığı anlaşıl­
maktadır.

Diğer bir önemli ravi Yunus b. Ebi İshak’tır. Onun hakkında 
da tadil ifadeleri olmakla beraber, cerh olarak Ahmed b. Hanbel’in 
şu ifadesi önemlidir:

889. Bilindiği üzereTis'a ashabından sadece sahihleri toplama iddiasında olan, 
Buhari ve Müslim’dir. İmam Malikin böyle bir iddiasının olup olmadı­

ğı net değildir. Ancak geri kalan altı kitapta müellifler,“Aldığım tüm ha­
disler sahihtir.“gibi bir iddiada bulunmamış ve hatta kendi kitaplannda- 
ki zayıf gördükleri rivayetleri belirtmişlerdir.



42ü JL> ;• » ^-LJl İâLj 42üJL>-)

Bu ifadeden anlaşıldığı üzere hadisi muztarib görülmüştür. Di­
ğer hadislerin üzerine ziyade yapmakla itham edilmiştir. Ayrıca Yah­
ya b. Said el Kattan tarafından; («JLü> «-i c-itf) denilerek “gaflet”ile it­
ham edilmiştir. İbn Hacer.onun saduk (çok sadık) olduğunu söyle­
dikten sonra, az da olsa itham edildiğini söylemiştir.

Bu bağlamda, hadisin sonundaki karışıklığın bu iki raviden bi­
rine ait olduğu düşünülebilir. Yunus b. Ebi İshak’ın olmadığı bir se- 
ned mevcut olduğuna göre, ilgili hata konusunda, öncelikle Abdur­
rahman b. Gazvan’ın sebebiyet vermiş olabileceğini düşünebiliriz. 
Ayrıca ona yönelen cerhler, Yunus b. Ebi İshak a yönelenlerden da­
ha ağırdır.

Allahu alem,hadis,Bilal kısmı sebebiyle hem müdrec hem de 
muallel olmuştur. Müdrec, Şafii usulünde, sadece dere eden kişi şa­
habı olduğunda kabul edilirken Hanefi usulünde, hiçbir şekilde ka­
bul edilmez.890 Biz bu hâliyle hadisin iki hadis usulü ekolünde de 
sahih sayılamayacağı kanaatindeyiz. Zaten hem İslam ümmeti hem 
de gayrimüslimler arasında şöhret bulan metin bu değildir. Bahira 
ismi de bu metinde geçmemektedir. Bu rivayette sadece rahip adıy­
la geçmektedir.

890. Bu, sahabeden kaynaklanan bir durum değildir. Sahabenin sözü ile Hz. 

Muhammed’in (s.a.v.) sözünü ayırt etmeksizin tek parça hâlinde nakle­

den bir ravinin senedde olduğu anlamına gelmektedir. Bu durum onun, 
hadisin diğer kısımlarını düzgün naklettiği konusunda makul bir şüphe­

ye sebebiyet vermiştir.

İkinci Metin - İbn İshak

Bahira ismi bu metin içerisinde geçmektedir. Halk arasında da­
ha yaygın olarak bilinen metin de budur. İbn İshak, erken dönem 
eserler arasında olduğu için onu referans alan sonraki siyerlerde ve 
tarih kitaplarında çokça nakledilmiştir. Bu durum, rivayetin halk ara­
sında oldukça meşhur olmasına sebebiyet vermiş olmalı.



Bu rivayetin hadis ilmi açısından incelenecek fazla bir yönü yok­
tur, Zira bu, tbn İshak’ın senedsiz naklettiği rivayetlerdendir. Yani 
|bn İshak’a gelene kadar olması gereken tüm raviler atlanmıştır ve 
jencd tamamıyla kopuktur. Zaten İbn İshak’ın kendisi de hadiste 
şiddetli eleştirilere maruz kalmıştır. Bu metni rivayet eden diğer ta­
rihçilerin rivayetleri de ufak tefek farklarla buradan alıntı oldukları 
için aynı problemi içermektedirler.

Nihayetinde hadisin, bizim tespit edebildiğimiz pirüpak sahih 
bir senedi yoktur. Allahu a‘lem. Elimizdeki tüm senedler hem Ebu 
Musa cl-Eş‘ari’nin oğlunda hem de Abdurrahman b. Gazvan’da tek 
raviyc düştüğü için hadis hakkında,“Senedler birbirini destekler, bu 
yüzden hasen ligayrih seviyesine çıkar.” mealinde konuşanlara da ka­
tılmak, bizce mümkün değildir.

Hata ettiysek veya eksik kaldıysak Rabbim niyetimizle diriltsin. 
Hatamız varsa bulup düzeltenden ve 1400 yıl sonra bile bize bunları 
inceleyebilecek bir birikim bırakan âlimlerimizden Allah razı olsun.

Metin incelemesi

Senedi yukarıda gösterdiğimiz gibi olan bu rivayet, naçizane ka­
naatimize göre, metin içeriği açısından da problemli durmaktadır. 
Bu rivayet, kendisinden daha güvenilir kaynaklar olan Kuran ve sa­
hih hadis metinleri ile beraber anlaşılması oldukça zor olmaktadır.

1) Ayette buyrulmuştur ki:

"Bu kitabın sana vahyolunacağını ummazdın; ama o, Rabbin- 
den bir rahmet olarak geldi.”891

891, el-Kasas, 28/86.

Oysa rivayetin içeriği, Hz. Muhammed’in (s.a.v.) böyle bir şey 
ummasını gerektirmektedir. Hatta sadece onun değil tüm Mek­
ke halkının ummasını gerektirmektedir. Bunun nedenlerini birkaç 
maddede sıralayabiliriz.



a) Metnin girişinde (Kureyş’in büyükleri ya da yaşlıları)  ifa­
desi, beraberlerinde bulunan kalabalık bir gruba işaret eder.

872

b) Rahip, o heyetin içerisinde Nebi’nin (s.a.v.) elini tutup “Bu, 
insanların efendisidir. Âlemlerin Rabbinin elçisidir, Allah’ın 
âlemlere rahmet olarak gönderdiğidir.”8’3 diyor. Bu ifadenin, 
böyle bir kalabalık içinde unutulması da sansasyon yaratma­
ması da mümkün değildir.

892.
893. Jül

«ili

894. o3 JÜj

895. »jl 5 ûj Ojl

e) Yine olayın unutulmasını engelleyecek bir diğer yön, kervan­
daki Kurcyşlilerin bu hususla ilgili Bahira ile diyaloga gir­
meleridir. Bu, olayın gizli bir yerde olması ihtimalini yok et­
mektedir.871

d) Daha da unutulmaz kılacak olan husus, Rumlara karşı ko­
runmasını söylemesidir.892 893 894 895 O dönemde, Rumların Arapla- 
ra karşı üstünlüğü bilindiğinden, Rumların tepkisini çeke­
cek böyle bir çocuğun hikâyesinin büyük bir söylenti oluş­
turmasını ve halkın hafızasında yer etmesini bekleyebiliriz.

2) İlk vahyi anlatan hadislerle uyumsuz görünmektedir.

Nebi’nin (s.a.v.), vahyin ilk nazil oluşundaki heyecan, korku ve 
olayı anlamlandırmaması hususu da bu tarihî veri aleyhine delil ola­
caktır. Zira biz, Bahira rivayetini güvenilir kabul edecek olursak vah­
yin ilk nazil oluşundaki heyecan ve korkuyu, meleği ilk defa görmesi 
ile açıklayabilecek olsak dahi, Hz. Muhammed’in (s.a.v.) vahiy tec­
rübesini tam olarak anlamlandırmamasını açıklayanlayız. Hem il­
gili ayetler hem de vahyin başlangıcını anlatan rivayetler Bahira ri­
vayetinden çok daha güçlüdür.

3) Rivayetin metinleri içerisinde de ilginç detaylar vardır. Ör­
neğin, bu kadar uzun bir mesafede olağanüstü olaylar görülmüş ol­
saydı, bunu kervandaki diğer kişilerin es geçip sadece Bahira’nın 
fark etmesi garip olacaktır. Sadece Bahira’nın fark ettiğini söyle- 



«bilmek için Bahira’nm normal bir insan olmadığına vc doğaüstü 
«teııcklcri olduğuna dair deliller gerekmektedir. Kervandaki diğer 
Uşiler fark etmiş olsalardı, dönüşte bu olayı Mekke'de aktarmala- 
nnı beklerdik. Bu olayın Fil suresi gibi Mckkelilcr arasında bilinen 
bir olaya dönüşmesini ve İslam'ın başlangıç döneminde gerek Nebi 
(s.a.v.) gerekse sahabeler tarafından delil kılınmasını ve çokça nak­
ledilmesini beklerdik.

Böyle bir olay gerçekten olsaydı, müminlerin bunu delil kul­
lanmasını bekleyeceğimiz gibi, kervandaki kalabalık grupta bulu­
nan müşriklerin, Kur’an’daki “Eğitim almamıştın.” anlamına gelen 
beyanlara itiraz etmelerini beklerdik. Ayrıca böylesi sansasyonel bir 
olayın hiç değilse pek çok kişiden rivayet edilmesini beklemek ol­
dukça makuldür.

Naçizane şahsi kanaatim, sened ve metin durumu bu hâlde olan 
bir rivayet için zorlama tevillere gidilmesini doğru bulmamaktayım.

Olayın Aslı

Allahu a'lem işin aslı, bu rivayet Hristiyan kökenlidir. Şam Hris- 
tiyanları, Bahira kıssası ile Müslümanların kısa zamanda ulaştıkla- 
n başarıyı şöyle açıklamaya çalışıyorlardı:

Hz. Muhammed’in (s.a.v.) ve onların İslam öncesi dönemde 
-doğal olarak- gelişmemiş bir toplum olarak gördükleri Arapların 
bu başarısı, özel bir Hristiyan rahip olan Bahira’dan aldığı eğitime 
bağlıydı. İslam ile Hristiyanhk arasındaki farkları açıklamak içinse 
-bazı söylencelerde- Hz. Muhammed’in (s.a.v.) Bahira’dan aldığı­
nı bozduğu söylenmiştir.

Turn bu anlatının, mağlup bir medeniyete teselli amaçlı ortaya 
atıldığını düşünebiliriz. Örneğin, ilk dönemden beri oldukça yaygın 
olan bu anlatı, İslam’a saldırıları ile dikkat çeken Yuhanna ed-Dı- 
maşki’de (ö. 137/754), “İslam’ın kurucusu Muhammed, şans eseri 
Eski ve Yeni Ahid’i görmüş sahte bir peygamberdir. Ayrıca Aryan 
bir keşişle karşılaştığı ve sonrasında kendi aykırı fikirlerini geliştir­
diği de söylenir.” şeklinde geçmektedir.



Dönemin Süryani halk anlatılan, söylenceleri incelenecek olur­
sa bu anlatıya rastlanacaktır.

Şam Hristiyanlarının bu anlatılarını bütünüyle uydurma kabul 
eden R. J. Gotthcil bunları; A Christian Bahira legend isimli bir eser­
de derlemiştir. Escr,Turkçeye Bir Hristiyan Bahira Efsanesi şeklin­
de tercüme edilmiştir.

Derlenen Süryani metinleri içerisinde bulunan kısımlara bakıl­
dığında, İslam hakkında bir şeyler duymuş ve çok karıştırmış bilile­
rinin aktarımda bulunduğu hissedilmektedir.

“Sonra da onlara, ‘Bu Kitap size Tanrı tarafından cennetten 
gönderildi. Yeryüzü onu taşımaya layık olmadığından, inek onu boy­
nuzlan üzerinde getirdi.’dersin. O günden sonra bu Kitap Bakara 
suresi diye anıldı.* 8*

Yazarın, Bakara suresinin adını duyduğu ve geri kalan bilgi boş­
luklarını öyküleştirme ile doldurduğu anlaşılmaktadır. Aslında bu, 
bugün de oryantalistlerin terk etmediği bir metottur.’5’7

Nakillerde oldukça saldırgan bir dil benimsemiştir: “Ancak, 
Muhammed’in cesedinden gelen kötü koku yüzünden kimse içeri 
giremedi ve kimse neler olduğunu anlamak istemedi.”S9fi

Söylencelerde açık tarihî verilerle tutarsızlıklar olduğu gibi, an­
latılar kendi içlerinde de bir bütünlük arz etmemektedir. Masabaşı 
kurgusu olduğu anlaşılmaktadır. Örneğin; Kalef adında, Arap coğ­
rafyasında gerçekte hiç kimsenin bilmediği isimler geçmekte.

Allahu a‘lem, benim kanaatim odur ki İbn Ishak, Süryanice 
okuyan bir müellifti. Onun, Hristiyan kaynaklara vukufiyeti ve il­
gisi de bilinmektedir.

Bugün Süryanicede, İbn İshak’tan önce, Bahira konusunda kıs­
salar uydurulduğunu bilmekteyiz. Bununla ilgili geniş bir literatür 
elimizde mevcuttur.

896. Gotthcil, Bir Hristiyan Bahira Efsanesi, s. 45.
897. örnekler için;  ?list=:PLv ETaQfitL 

kt6j3OQyU571tZB09PNb (Altay Cem Meriç - Oryantalizm Oy­

natma Listesi).

https://www.vouaibc.corn/playlist

898. Gotthcil, Bir Hristiyan Bahira Efsanesi, s. 17. 

https://www.vouaibc.corn/playlist


Bu sözlerimizi destekleyen bir diğer delil, İbn İshak’ın rivayet 
ettiği metnin içerisinde Bahira’nın, normalde kervanlarla ilgilen­
memesine rağmen bu kervanla ilgilenmesini açıkladığı kısma giri­
minde, “Denildiğine ya da dediklerine göre...”demesi­
dir. Bu ifade, bölgede söylencelere atıf yapıldığını düşündürmekte­
dir. Zaten îbn Ishak, bir hadis eseri değil, bir tarih eseri ortaya koy­
duğunu düşünmektedir. Söylencelere atıfla anlatıda bulunması abes 
değildir. Muhtemelen bu yüzden senedsiz rivayet etmiştir.

Ayrıca onun rivayeti içerisinde olan ve Tirmizi’de olmayan şu 
bölüm de Süryani anlatıları ile tamamen uyumludur; “Hristiyanların 
en büyük âlimiydi.” Şam Hristiyanlarınm anlatısında Bahira, alela­
de bir papaz değildir. Özel bir bilgisi olan, diğer papazlardan fark­
lı özelliklere sahip sıra dışı bir papazdır. Şam Hristiyanlarınm me­
tinlerinde bu durum sıkça görülmektedir.

Tirmizi’deki metin, incelediğimiz üzere karışıktır ve hadis ilmi 
açısından sahih kabul edilebilir durumda değildir. Ravilerden biri­
sinin, bu anlatıyı karıştırdığını ve İbn İshak’tan ya da söylenceler­
den öğrendiği bilgiyi, Bilal’i (r.a.) rivayete dahil edip açıkça hataya 
düşerek naklettiğini düşünebiliriz.

Bu hikâyeyi tamamı ile uydurma kabul eden Gottheil şu bilgi­
yi vermektedir; “Muhammed’in üstadıyla yaptığı görüşmeden bah­
seden en eski Arapça nüshalarda üstadın ismi zikredilmemekte ve 
ondan rahip olarak bahsedilmektedir. Sonraki dönemlerde Nestor 
ve Bahira isimleri kullanılmaya başlanmıştır. Nestor kelimesi, bah­
si geçen rahibin Nesturi olduğu dışında hiçbir bilgi sunmamakta­
dır. Mesudi, onun isminin Sergious olduğunu söyleyen ilk kişidir.”899

899. Gottheil, Bir Hristiyan Bahira Efsanesi, s. 15.

Rahiple görüşme şeklindeki rivayet -Allahu a‘lem- bu köken­
den yol alarak Hristiyan coğrafyalarda oldukça yayılmıştır. Bölge ta­
rihlerini yazan ve söylencelere de dayanan Müslüman tarihçilerden 
de bunları nakledenler olmuştur. Örneğin, Bahira Yemen tarafın­
da Nestor olurken Vakidi’nin eserinde Amr b. Âs ile görüşen Bahi- 
ra’nın talebesi Basil olmuştur. O, Bahira’nın yanında Nebi’yi (s.a.v.) 
görmüş ve Bahira hikâyesini tekrar anlatmıştır. Tüm bunlar sened­
siz olduğu gibi metinleri de tutarlı değildir.



Hristiyanlar arasında bu söylencenin fazlaca yayıldığını gösteren 
bir diğer duruna; Orta Çağ boyunca Hristiyanlar arasındaki şöhre­
tidir, Hatta bugün dalga geçilerek ele alınmasına rağmen, o günler­
de oldukça inanılan, “Hz. Muhammcd’in (s.a.v.) yoldan çıkmış bir 
Hristiyan olduğu" yönündeki iddia dahi muhtemelen buradan kay­
naklanır. Çünkü Hristiyanlann erken dönemde aktarmaya başladık­
ları bu hikâyede Hz. Muhammed (s.a.v.), Bahira’dan aldığı öğreti­
ye uymamış ve İslam ile Hristiyanlık arasında farklı olan hususlar, 
onun bu sapmasından meydana gelmiştir.

Bu anlatı, Orta Çağ Hristiyan dünyasında öyle bir hâle gelmiş­
tir ki; Hz. Muhammed’in (s.a.v.) kardinal olduğu ve papa olamadı­
ğı için dinden çıkan bir heretik olduğuna uzun müddet inanılmış­
tır. Hatta, Dante’nin (ö. 1321) İlahi Komedya isimli eserinde, Hz. 
Muhammcd’i (s.a.v.) -hâşâ- cehennemin en alt tabakasında göste­
rirken onu “bölücülük” ile itham etmesi, bu anlatının ne kadar süre 
geçerli olduğunu göstermesi açısından ironiktir.

Modern dönemde oryantalizm akademileştiğinde, bu kıssa­
yı nakledenler çıkmıştır. Ancak savunmasını yapan bir oryantaliste 
denk gelmedim. Hatta pek çok oryantalistin bu anlatıyı tenkit et­
tiğini bilmek gerekir.

Tenkitleri, genellikle rivayet içeriğine yönelmiştir. Buna, Leone 
Caetani,’00 Lewis,900 901 Gottheil902 gibi oryantalistler örnek verilebilir.

900. Leone Caetani, İslam Tarihi, s. 241.
901. Lewis, Tarihte Araplar, s. 20.
902. A Christian Bahira legend.

‘Velev ki” Bağlamı

Konuyu Hz. Muhammed’in (s.a.v.) aldığı eğitim düzeyinde in­
celemeye başlamıştık. Güvenilir bir tarihî veri olmadığı kanaatinde 
olduğumuzu inceleyerek gösterdik.

Bu kervandan tartışmalar çıkaran insanlar daha ortada bile yok­
ken naklettiğimiz üzere bu rivayetin tarihî incelemesini yapan pek 
çok âlim, bunu sahih görmemişlerdir. Bugünkü ateizm tartışmala-



nmn Emevilcr ya da Abbasiler döneminde bu düzeyde olmasının 
imkânsız olması ve bu düzeyde asla olmadığının bilinmesi, onların 
hu tarihi vakıayı ele alırken ilmi kriterler kullandıklarını varsayma­
mıza sebep olur.

Ayrıca onların İlmî kriter kullandıklarını destekleyen bir diğer 
yün, bu rivayetin içerdiği olağanüstülükler ve mucizelerle İslam’ın 
khine delil kılınmaya çalışılmasına rağmen rivayeti tenkit etmele­
ridir. Oysa onlar, keyiflerine ya da işlerine geldiği gibi rivayetlere sa­
hih ya da zayıf diyor olsalardı, bu rivayeti muhakkak sahih sayarlardı.

Ancak, “Eğer bu rivayet güvenilir bulunsaydı, Hz. Muham- 
med'in (s.a.v.) getirdiklerini açıklayacak bir veri sağlayabilir miy­
di?"sorusunu da inceleyebiliriz.

Yani “velev ki” bağlamında meseleyi tekrar ele alalım. Velev ki 
bu ya da bunun gibi bir karşdaşma oldu, o zaman şu sorular gün­
deme gelecektir:

Bu kervanın, Bahira’nın bulunduğu yerden geçmesi kaç gün sür­
müştür? Kervanın olanca ağırlığı ile orada beklemesi kaç ay, kaç yıl 
sürmüştür? Kervan kaç kişidir ve oralarda kimler vardır? Bu süre­
de Bahira ile ne konuşulmuştur? Mesela atalar kültü üzerine konu­
şulmuş mudur? Ya da siyahi insanlara karşı aşağılama yapılmaması 
hakkında?.. Bir ticari kervan bir konakta ne kadar süre bekleyebi­
lir? Nebi’nin (s.a.v.) tek iddiasının “Ben peygamberim.” demek ol­
madığını bildiğimize göre, bu kompleks öğretinin bu kadar kısa sü­
rede öğrenileceği düşünülebilir mi?

Peki Kuran defaatle, “Biz bunları sana anlatıyoruz. Sen bunları 
bilmiyordun.” derken kervanda bulunan ve ileride şiddetli düşman­
lan olacak olan müşrikler, “Hayır, sen o zaman Bahira ile oturur­
ken bunları öğrendin biz de oradaydık.” diye neden itiraz etmemiş­
ler? Müslüman olan ve tarihî tanıklıklarının değeri hakkında, giriş­
te açıklama yaptığımız sahabe, “Ben, neden bir yalan için bunca şe­
yimi feda edeyim?..” dememişler mi?

Neden kervandakiler buna itiraz etmesinler? Hatta kervanda 
bunları öğrenmiş olsa, kendisi neden yıllarca bunları anlatmak için 
beklesin? Ya da Bahira ile görüşmesi ile peygamberlik iddia ettiği 
aralıktaki yaklaşık yirmi sekiz yılda öğrendiği şeylerden bir tanesini 



dahi ağzından kaçırmadı mı? Kervanda olmayanlar bile, “Muham­
med bunları bilirdi.” diye itiraz etmez miydi?

Nebi (s.a.v.) böyle bir eğitimi tek başına almış olsaydı, bu ol­
dukça dikkat çekerdi, insanlarla beraber eğitim almış olsaydı, herkes 
onun da orada olduğunu bilirdi. Yani bu rivayet sahih olsaydı dahi 
muhaliflerimizin iddia ettikleri, “Bahira’dan öğrendi, onları anlat­
tı.” şeklindeki iddialarına delil olamazdı.

Ayrıca, sahih kabul edilseydi ve metin güvenilir bulunsaydı da­
hi muhaliflerimizin, metnin içeriğindeki mucizevi yönler sebebiy­
le iman etmesi gerekmez miydi? Zira eski kavimlerden kitap ehli 
birisi olağanüstü olaylar sonucu Hz. Muhammed’i (s.a.v.) mucize­
vi bir şekilde tanımış, onun vasıflarının eski kitaplarda aktarıldığını 
beyan etmiş olurdu. Eğer muhalifimiz metnin bir kısmım güveni­
lir, bir kısmını güvenilmez kabul ediyorsa bunda ilmi kriteri nedir? 
Bir kısmının İslam’a muhalif olarak delil kılınabilecek olması mı? 
Böyle bir ilmi kriter olur mu?

Muhaliflerimizin, bu geniş öğretiyi, bir kalabalık kervanın tica­
ret için geçtiği bir konakta kalabileceği sürede onca kişiden gizleye­
rek nasıl öğrendiğini, eğer gizlemeden öğrendi ise insanların buna 
neden itiraz etmediğini delillendirerek anlatmaları lazım gelmek­
tedir. Senaryo kurmak ile tarih yazmak aynı şey değildir. Delillen- 
diremiyorsanız onun adı tarih ya da klasik metin yorumlama değil 
masal ya da dizi olur.

Fetanet Delili Kısmı

Turn bu anlattıklarımızdan sonra, Hz. Muhammed’in (s.a.v.) 
Cebrail’i görmediği, ama gerçekten gördüğünü zannettiği ve ken­
disinin inandığı savunulabilir mi? Kırk yaşında bir anda kendisinde, 
toplumunda ve koca bir coğrafyada gösterdiğimiz muhtelif yönler­
den yaşanan bu olumlu değişim, bir halüsinasyona bağlanabilir mi?

“Farkında olarak yalan söylediği” iddiasını samimiyet delilleri 
kısmında ele aldık. “Farkında olmadan yalan söylediği, yani Cebrail 
ile konuşmamasına rağmen konuştuğunu zannetmesi” hakkında bu 
satırların sadece bir bölümü dahi kâfi değil midir?



% da tüm bu başarılar ve ortaya çıkan sonuç, Ncbi’nin (s.a.v.), 
İHİûsinasyonlar gören ve bu gördüklerine inanan birisi olması ile mi 
açıklanacaktır? Ağır bir psikoz tablosu ile mi açıklanacaktır?

Epilepsi İddiası

Tarihte -özellikle Orta Çağ Batı dünyasında- buna muhtelif 
kılıflar bulunmaya çalışıldı. Örneğin bu durum, sara (epilepsi) nö­

beti ile açıklanmaya çalışıldı. Yakın döneme kadar söylenen bu it­
ham, ilk dönem oryantalistlerinin bazılarında bile tezahür buldu. 
Şu koca öyküyü, birinin epilepsi hastası olmasına bağlamaya çalış­
tılar. Bugün elbette ciddi bir savunucusu olmayan saçma bir görüş 
olarak ele ah nıyor.

Montgomery Watt diyor ki: “İslam’ın muarızları Hz. Muham- 
medin saralı (epilepsi) olduğunu, bu nedenle dinî tecrübelerinin 
hiçbir geçerliliği olmadığını iddia etmişlerdir. Gerçekte tasvir edi­
len belirtiler, sara belirtileriyle aynı değildir. Zira bu hastalık, fizi­
ki ve zihnî bozukluklara yol açmaktadır. Oysa Muhammed, haya­
tının son anma kadar tüm yeteneklerine tam olarak hâkim durum­
daydı. Ancak, böyle bir suçlama yapıldığı gerçek olsa bile iddia tü­
müyle sağ duyudan yoksundur, sadece cehalet ve ön yargıya daya­
lıdır. Bu tür fiziksel hareketler dinî tecrübeyi ne geçerli hâle geti­
rime de geçersiz kılar. Hz. Muhammed’in vahiylerinin gelmesini 
sağlayıcı bir yönteme sahip olup olmadığını bilmek ilgi çekici ola­
caktır. ”503

Leone Caetani diyor ki: “Hâlbuki sara (epilepsi) ile hiss-i dinî 
(dinî hisler) arasında ne münasebet bulunduğu malum olmadığı gi­
bi hiss-i dinînin sara neticesi olacağı da sabit bir şey değildir. Hissi- 
yat-ı diniyye, kalbin ve müfekkirenin en necip (kıymetli) bir parça­
sını teşkil ederler. O müthiş hastalığa tutulanların mesail-i diniyye- 
yi tefekkür ve mülahazada daha meyyal ve müstaid (anlayışlı) ola­
caklarına dair ise elimizde hiçbir delil yoktur.”504

903. Watt, Muhammed Mekke’de, s. 95.
904. Caetani, İdam Tarihi, c. 1, s. 333.



Leone Caetani başka bir yerde şunları kaydediyor: “Bu surede 
Muhammed’in, gençliğinde saralı (epilepsi) olduğu hakkındaki bü­
tün yanlış nazariyeler ortadan kalkmaktadır. Mesleğinin tarihî dev­
resinde Muhammed’in saralı olmadığı ise sabittir.”ws

Emile Dermenghem diyor ki: “Spenger gibi kimseler de onun 
histeri hastalığına yakalandığını ifade ederler. Ancak daha sonra Ba­
binski, bu iddianın yanlış olduğunu ortaya koymuştur.”905 906

905. Caetani, İslam Tarihi, s. 255.

906. Dermenghem, Hz. Muhammed ve Risaleti, s. 16.
907. Hazleton, İlk Müslüman, s. 49.

908. Bodley, Hazreti Muhammed, s. 64.

909. Bodley, Hazreti Muhammed, s. 64.

910. Dermenghem, Hz. Muhammed ve Risaleti, s. 291.

Lesley Hazleton diyor ki: “Eğer gerçekten epilepsi nöbetlerin- 
den mustarip olsaydı, Mekke’deki çok sayıda muhalifleri kesinlikle 
onun bu durumundan fazlasıyla yararlanırlardı.”90’

Bodley diyor ki: “Sara, bugüne kadar hiç kimseyi bir peygamber 
veya bir kanun vazıhı yapmadığı gibi kimseyi de iktidara yükseltip 
mevki sahibi yapmamıştır. Bilhassa o zamanlarda böyle bir hâl, ona 
sahip olanı yarı çılgın veya düpedüz çılgın olarak gösterirdi. Eğer 
hakikaten aldı başında ve salim düşünce sahibi bir tek insan varsa, 
o da Muhammed’di.”908

Bodley başka bir yerde şunları kaydediyor: “Bir saralının, sa­
ra nöbetinden, zihni vazıh ve berrak düşüncelerle dolu olarak kati­
yen çıkmadığını her tıp mensubu teyit edecektir. Ve ta vefatından 
bir hafta evveline kadar rahatlıkla geçirilmiş mükemmel bir bedenî 
sıhhat sahibi olan Muhammed için de böyledir.”909

Emile Dermenghem diyor ki: “O büyük dehasının güçlülüğü, 
kuvvetinin genişliği, muazzam zekâsı, olaylar ve gerçekleri büyük 
bir açıklıkla fark edişi, ileriyi görüşü, nefsine olan hâkimiyeti, irade­
sinin kuvvetliliği, olaylara karşı daima tedbirli olması, inancını ha­
yatına âdeta uygulayıp pratiğe dökmesi, yaşadığı hayat, bu yüce Al­
lah’tan vahiy alan son derece fatin ve zeki bir adamı, Avrupalı ola­
rak onu meczup veya saralı görmemize engeldir. Ve öyle bir saralı 

hâlini iddia etmek gülünçtür.”910



Başanyı bozuklukla açıklamaya çalışan bir teori, yerini nerede 
Jjr? Bövlesine büyük bir başarıyı hastalıkla açıklamak, gerçekten bir 
ıçıklama çabası mıdır, yoksa ön yargının tezahürü müdür? Günde- 
y- hayatınızda ya da tarihî figürleri incelerken hangi başarılı insa- 
mn öyküsünü dinleyince tıp kitaplarına koşuyorsunuz?

0 hâlde aşağıda nakledeceğim’11 başarılan açıklamak için he­
men tıp kitaplanna ve doktorlara koşalım. Hangi hastalık bu başa­
rılan sağlıyorsa Allah’ın bize o hastalıktan vermesi için dua edelim. 
Çünkü bunlan hastalıkla açıklamaya çalışan hiç kimse, böyle başa­
rılar göstermiş değildir.

Armstrong diyor ki: “Muhammed e, diğer önemli tarihsel kişi­
liklere yaklaştığımız şekilde yaklaşırsak onun, dünyanın tanıdığı en 
büyük dâhilerden biri olduğunu kolayca söyleyebiliriz.””2

Armstrong başka bir yerde şunları kaydediyor: “İnanılmaz bir 
yazınsal eser yaratmak, büyük bir din kurmak ve yeni bir dünya gü­
cü oluşturmak sıradan başarılar değildir.”’13

Lapidus diyor ki: “Peygamberlik, sıra dışı bir fenomendir ve 
bir peygamberin etkisinin halkının yaşam biçimini külliycn değiş­
tirip arkasında dünyanın büyük dinlerinden birini miras bırakma­
sı nadirdir.”’14

Maxime Rodinson diyor ki: “Muhammed hem bir ideoloji hem 
de bir devlet kurucusuydu. İsa ile Şarlman onda tek ve aynı varlık 
hâline gelmiş gibidir.”’15

Bernard Lewis diyor ki: “Peygamber 8 Haziran 632 tarihinde 
kısa bir hastalığı müteakip vefat etti. Hayatında büyük işler başar­
mıştı. Batı Arabistan’ın putperest kavimlerine, tek Allah’a inanışı ve 
ahlak ilkeleri sayesinde yerini aldığı putperestlikle mukayese edile­
meyecek derecede yüksek seviyede bulunan yeni bir din getirmişti.

911. Daha önce de pek çok nakillerde bulunduk. Burada onları tekrar etme­
yeceğiz. Sadece genel tabloyu tasvir eden farklı nakiller ve değerlendir- 

melerle konunun tekrar gözden geçirilmesini istiyoruz.
912. Armstrong, İslam Peygamberinin Biyografisi Hazreti Muhammed, s. 69.
913. Armstrong, İslam Peygamberinin Biyografisi Hazreti Muhammed, s. 69,

914. Lapidus, İslâm Toplumlar! Tarihi, s. 55.

915. Rodinson, Muhammed, s. 333.



Söz konusu dini.vahyolunmuş bir kitapla donattı. Bu kitap, sonraki 
j'üzyıllartla milyonlarca müminin düşünce ve davranış rehberi ola- 
caktı. Fakat o, bundan da fazlasını yapmıştı. İyi örgütlenmiş ve si­
lahlanmış bir cemaat ve devlet kurmuştu. Öyle bir cemaat ve devlet 
ki sahip olduğu kudret ve itibar sebebiyle Arabistan’ın hâkim un­
suru hâline gelmişti.”’16

Montgomary Watt diyor ki: “Muhammed’in hayatını ve İs­
lam’ın ilk dönemini inceledikçe başarısının büyüklüğü karşısında 
insanın hayranlığı giderek artıyor. Şartlar ona, çok az insanın sahip 
olduğu fırsatlar vermiştir. Ancak o, bu döneme çok uygun birisiydi. 
Uzağı gören bir kişi, devlet adamı ve yönetici gibi Allah vergisi hu- 
susiyederi ve bunların arkasında onun Allah’a olan güveni ve kendi­
sini Allah’ın gönderdiğine olan kesin inancı olmasaydı, insanlık ta­
rihinin önemli bir bölümü yazılmamış olacaktı. Onun hayatına iliş­
kin bu çalışmanın, Âdemoğlunun en büyüklerinden birisi hakkında 
yeni bir değerlendirmeye ve takdire vesile olmasını ümit ederim.””’

Edward Gibbon diyor ki: “Muhammed’in yetenekleri, bizim 
nazarımızda takdir edilmiştir. Ama başarısı, belki de hayranlığımı­
zı çok daha fazla çekmiştir.”’18

Savunucusu olmayan bu saçma iddiayı reddetmek için eserimi­
zin hacmini artırmamıza gerek yok.’1’

Uzunca anlattığımız fetanet delilleri, bizi bunlara cevap verme­
nin yeterince üzerine çıkardı. Elhamdülillah.

Mucize İddiası

Başarı = son durum (toplumsal + bireysel çıkış noktası) şeklin­
deki formülümüzü daha önce aktarmıştık. Bu formülün tüm cüzle-

916. Lewis, TarihteAraplar, s. 29.
917. Watt, Muhammed Medine'de, s. 394.
918. Gibbon, Roma İmparatorluğunun Gerileyiş ve Çöküş Tarihi, c. 5, s. 489.
919. Daha fazlası için; Dermenghem, Hz. Muhammed ve Risaleti, s. 16,293; Bod­

ley, Hazreti Muhammed, s. 64; Caetani, İslam Tarihi, s. 333; Watt, Hz. Mu­
hammed Peygamber ve Devlet Adamı, s. 28; Watt, Muhammed Mekke'de, s. 95. 



(ini Hz. Muhammed’in (s.a.v.) hayatında gösterdik. Siyasi, askerî, 
ahlaki, hukuki, dini ve kültürel her incelemede, ilk durumu ve son 
durumu tasvir ettik. Nihayetinde Hz. Muhammed’in (s.a.v.) birey­
sel çıkış noktasını uzun uzadıya göstermeye çalıştık. Bu bağlamda 
ben, tarihteki hiçbir şahsın Hz. Muhammed (s.a.v.) kadar başarı­
lı olmadığını iddia ediyorum. Onun başarılarının pratik sonuçları 
okluğunu da unutmamak lazımdır. Bu saydığımız pek çok sahadan 
sadece bir ya da taş çatlasın iki tanesinde onun başarı seviyesine da­
hi ulaşamayan kişileri, “tarihin büyük dâhileri”şeklinde ele alıyoruz.

Geçmiş tarihî figürler içerisinde onun düzeyine çıkan birinin 
olup olamayacağını birkaç tarihî örnekle kıyaslayarak göstermeye 
çalışacağım.

Ben, Hz. Muhammed’in (s.a.v.) bu ortaya koyduğunun misli­
nin tarihte olmadığını düşünüyorum. Ben bu tespitin sadece Müs­
lüman nazarı ile değil, ön yargılı olmayan bir gayrimüslim nazarıy­
la da böyle çıkacağına kaniyim. Bazı gayrimüslimlerden de örnek­
ler vereceğim.

Meseleyi denklemimiz üzerinden inceleyelim...

Son Durum

Öğreti bütüncüllüğü, hayatın içinde dokunduğu konuların çe­
şitliliği ve sadece teorik ya da pratik zeminde kalmayıp teorik-pra- 
tik bütünlük açısından incelemede bulunmaktayız. Burada genelde 
son durumda, toplumun ya da bireylerin son durumu değil, onlarda 
oluşan sıçrama ve değişimin boyutunu ele almaktayız. Mesela bu­
gün, toplumun teknolojik şartları elbette Hz. Muhammed’in (s.a.v.) 
toplumundaki şartlardan iyidir. Ancak Hz. Muhammed (s.a.v.) ile 
kıyaslayacağımız kişinin bugünkü toplum içerisinde oluşturduğu de­
ğişimin büyüklüğü yönünden kıyaslayacağız.

Toplum Koşulları: Toplumun siyasi, kültürel, ahlaki, dinî, hu­
kuki, askerî başarıları yönünden durumunu incelemekteyiz. Burada 
şahsın, içerisinden çıktığı toplumun bu sahalarda ona sahip olduğu 
fikirleri ilham etme ihtimalini incelemekteyiz.



Bireysel Koşullar: Şahıs, toplumunu olumlu yönde değiştirmiş 
olsa dahi bunun için aldığı eğitimin düzeyi, başarısını belirlemekte 
etkili olacaktır. Zaten toplumun en iyi eğitim alan kesimine, toplu­
mu daha iyi yönde değiştirmeleri için bu eğitim verilmektedir. Onun 
başansının, kaliteli eğitiminden kaynaklı beklenen başarının üzeri­
ne çıkmasını talep etmemiz doğaldır.

O, Siyasi başarıları açısından Cengiz’le kıyaslanabilir. Ancak 
Cengiz'in kan gölü üzerinde kurduğu imparatorluk, ölümünün aka­
binde parçalanmıştır. Kültürel olarak da hâkim oldukları tüm coğ­
rafyalarda asimile olmuşlardır.

Ahlak açısından Sokrates ile kıyaslanabilir. Ancak Sokrates, si­
yasette mağlup olmuştur. Askerlikte hiç yoktur. Ayrıca, ahlakta kı- 
yaslansa bile o, bir toplumu etkileyecek ve değiştirecek düzeye hiç 
ulaşmamıştır. Kitleleri öğretisine göre eğilmemiştir. Onun ahlakı te­
oride kalmış, pratiğe inememiş bir ahlaktır.

Öğreti bütünlüğü açısından Platon ile kıyaslanabilir. Ancak 
Platon iktisatta yoktur. Hz. Muhammed’in (s.a.v.) öğretisi, sistem 
filozofu Platondan dahi daha geniştir. Platon, metafiziği ile ahla­
kım birleştirdiyse, Hz. Muhammed (s.a.v.) bu ahlakı, sofra ada­
bından insanın içine gelen vesveselere kadar geniş bir bütün içinde 
metafizikle birleştirmiştir. Ayrıca, Platon başarısız bir siyasetçidir. 
Tepeden inme bir yöntemle siyaset felsefesini uygulamak için de­
falarca Sicilya’ya gitmiş ve oradaki şehir devletinin kralını ikna et­
meye çalışmıştır. Kralı sinirlendirip köle olarak satılmış ve Atina- 
lı bir tanışının onu kurtarması ile Atina’ya dönebilmiştir. Ömrü­

nün son demlerinde, siyasi fikirlerini uygulayamayacağını bilmek­
tedir. Nerede onun tepeden inme başarısız yöntemi, nerede birey­
lerin ahlakından yola çıkarak koca bir toplumu baştan aşağı değiş­
tiren Nebi (s.a.v.)...

Mesela o, Napolyon ile kıyaslanabilir mi? Hayır, Napolyon’un 
kıyaslanacağı kişi Hz. Muhammed (s.a.v.) olamaz. O, belki Halid 
b. Velid ile kıyaslanabilir.

Onun başansı, ölümünden sonra devletleri paramparça olan İs­
kender ve Timur'la da kıyaslanacak gibi değildir. O, fikirleri peşi sı­
ra terk edilen Lenin gibi de değildir.



Hayatin her yönünde böylesi kuşatıcı bir başarıya sahip başka 
hiç kimse yoktur. O, bireyleri eğiterek toplumu her yönde değiştir­
miş; bunu fikir düzeyinde bırakmamış, fiil sahasında uygulamıştır.

Toplumun Koşulları

Bu işi daha ilginç kılan, bu başarının ortaya çıktığı toplum ko­
şullandır. Toplumda neredeyse hiçbir tabanı ve beklentisi olmayan 
muazzam başarılar, yüksek bir sosyal dirence rağmen başarılmıştır.

Aslında çok başardı insanlar, genelde rüzgârın zıddına yüzme- 
mişlcrdir. Nisan ayında bazen kar yağar ama bu kar tutmaz. Her fi­
lozof, çağının çocuğudur. Zahiren çağına en zıt görünen filozoflar­
da dahi bu olgu görülür. Kapitalizmin baş düşmanı Marks, rüzgâ- 
nn ne kadar zıddına yüzüyor görünse de kapitalizmin oluşturduğu 
Aydınlanma Felsefesi’nin ilkeleri ile düşünürdü. Onlar gibi prog- 
resif (ilerlemeci) bir tarih anlayışına inanırdı. Aydınlanman iyim­
serlik diye bilinen tavra, tamamı ile sahipti. Bu yüzden komünizm 
hayalini, “ilcrleme”nin son mertebesi olarak oldukça “iyimser” bir 
tasvirle ele almıştı. Marks gibi aykırı görünen bir filozof dahi böy- 
leyken... Ya diğerlerini ele alsak? Örneğin, yükselen iktisadi kuram- 
lann güçlenen burjuvazi ile bağıntısını düşünsek? Ya da “Voltai­
re Hristiyanlığa saldırırken halkı mı değiştiriyordu, yoksa halkın 
bir kesiminin sözcüsü konumunda mıydı?” sorusunu sorsak? Çok 
az toplumsal önderin, topluma gerçekten önderlik ettiğini söyle­
mek zor değildir. Onların çoğu, gerçekte toplumu değiştirmezler. 
Toplumun taleplerini dile getirmekte megafonları olurlar, hedef­
lerine ulaşmalarında bindikleri atlar, ellerinde taşıdıkları bayraklar 
olurlar.

Toplumlar bu yüzden bir kuşakta değişmezler. Toplumsal devi­
nim fark edilmeyecek yavaşlıkta gerçekleşir. Sert devrimler bile bu 
yavaş devinimin patlama noktalarından ibarettir. Oysa Hz.Muham- 
med’in (s.a.v.) öyküsü, bu bağlamda oldukça farklıdır.

Leone Caetani diyor ki: “Koca bir kavmi, on sene gibi az bir 
müddet zarfında nasıl olup da bu kadar derin bir surette sarsmak ve 



bütün bir dünyan alt üst etmek kabil olduğunu izah etmek hiç de 
kolay olmaj-an bir meseledir.”’20

Hz. Muhammed (s.a.v.), toplumu böyle bir sosyal ortam yok­
ken devindimıiştir. Toplum, O’nun yirmi üç yıllık ömrü esnasında 
değişmiştir. Böyle bir sosyal ortamın yokluğunu gösteren en büyük 
delil, başlangıçta var olan talepleri için O’nu savunan bir sosyal sı­
nıfın olmamasıdır. O’nu savunan tek grup, zayıf müminleri ve ka­
bilesidir. Kabilesinin O’nu savunması da zaten eski sosyal düzenin 
gereğidir. Yeni bir sosyal düzen talebi değildir. Savunan zayıflar da 
O’ndan öncesinde talep sahibi değildirler.

Hakeza, bir diğer belirti İslam’ın, ilk yıllarda çok yavaş yayıl­
masıdır. Eğer İslam, sosyal bir beklentiyi dile getiriyor olsaydı, kısa 
zamanda güçlü bir katılım beklenebilirdi.

Lapidus diyor ki: “Yine de Hz. Muhammed’in açık tebliği­
nin ilk yıllan hayal kırıcıydı. Bu küçük izleyici kitlesinden başka, 
Muhammed’in tebliği neredeyse toptan bir muhalefetle karşılaştı. 
Kurandan bildiğimize göre, Mekke hayatına hükmeden tüccarlar, 
Muhammed’in vahiylerini aşağılamışlar.”920 921

920. Caetani, İslam Tarihi, c. 2, s. 422.
921. Lapidus, İslâm Toplamları Tarihi, s. 59.

922. Lewis, Tarihte Araplar, s. 20.
923. Dozy, İslam Tarihi, s. 35.

Bernard Lewis diyor ki: “Muhammed, başlangıçta pek az taraf­
tar kazandı. Bunlar da fakir tabakadandı.”922

Reinhart Dozy ise şöyle diyor: “Beşinci yıl, ilk vahiyden beş yıl 
sonra Ömer Müslüman oldu.”923

Bugün bu sayıyı en fazla yüz yirmi beş Müslüman’a yükselten­
ler var. Yüz yirmi beş sayısını esas alsak dahi, bunların çoğunun, 
birbirinin Müslüman olmasına vesile olduğunu düşünebiliriz. Me­
sela, Hz. Ebubekir pek çok sahabinin Müslüman olmasına vesile 
olmuştur. Bu bağlamda, yıllık ortalama jrirmi beş sayısı uygun ol­
maz. Her yıl artan davetçi sayısı sebebiyle parabolik bir şekilde, ar­
tan bir ivme ile insanların Müslüman olduğunu düşünmek gere­
kir. Mesela rakamları tamamen varsayımsal kurduğumuzda, ilk yıl 
10,15,20,30,50... gibi yükselen bir ivme olmalı. Ayrıca zamanın 



geçmesi, olayın anlaşılması ve İslam’ın tanınması açısından da et- 
lâli olacağı için ilk yıllarda ayda 1 ya da 2 kişinin Müslüman oldu­
ğu varsayılabilir. Zaten tam eşit bir dağılımda bile yılda 25, ayda 2 
kişi ortalama eder. Bu gerçekten oldukça uzun bir süredir. Hare­
ketin başlangıcından önce toplum tabanının olmadığını gösterme­
si açısından önemlidir.

Leone Caetani diyor ki: “Tarih âlemde yeni ve müthiş bir ami­
lin meydana çıkacağı zannını veren hiçbir emare yoktur. Son daki­
kaya kadar kimse, böyle bir amilin mevcudiyetinden haberdar ol­
mamıştır.”’24

Bu toplumun kültürel, siyasi, askerî, hukuki, ahlaki, dinî tasvirini 
re sonrasında geliştirdikleri hâli aktardık. Bu toplumun içerisinden 
bu başarının beklenmeyeceğini her örnekte ısrarla gösterdik Hz. 
Muhammed’in (s.a.v.) durumunun, bu toplumun içerisinde yetiş­
miş bir birey olması ile açıklanamayacağını belirttik. Dolayısıyla bu 
başarı, o toplumun yapısı ile açıklanabilir değildir. Oysa tarihin di­
ğer figürlerinin başarıları, toplundan ile anlamlandırdabilmektedir.

Mesela, Hz. Muhammed (s.a.v.), Platon gibi antik Yunan me­
deniyetinin beşiğinde doğmamıştır. Oysa Antik Yunanın durumu 
malumdur. Bugün, düşünce tarihi eserleri içerisinde Roma’da dahi 
Antik Yunana kıyasla gerileme kabul edilir.

Bu yargının ne derece doğru olduğu tartışdabilir olmakla bera­
ber, Arap coğrafyası ile kıyaslanamayacağı oldukça açıktır. Kültürel 
yapı olarak bugün dahi klasik olarak okunan eserlerin türediği, tra­
gedyaların ve felsefe eserlerinin kaleme alındığı bir toplum olduğu­
nu söylemek zor değildir. Ayrıca Yunan klasiklerinden rahatça anla­
yacağımız üzere; kadim Hint, Mısır ve Orta Doğu bilgisinin bura­
ya aktığı bilinmektedir. Özellikle yaptıkları deniz ticareti sebebiyle 
Çök geniş coğrafyalardan bilgi akışının olduğu açıkça bilinmektedir.

Hz. Muhammed’in (s.a.v.) kendisinden daha fazla kültürel ba- 
Şan gösterdiğini söylediğimiz düşünürle içinde doğduğu toplum, kı­
yas bile götürmemektedir. Örneğin, İskender’in askerî başarısı için­
de yetiştiği topluma bağlanabilir.

’24. Caetani, İslam Tarihi, c. 1, s. 37.



İskender'in babası II. Philip, zaten Yunanistan’ı fethetmiştir. II. 
Philip, Helen birliğini kurmuştur. Demosthenes’in söylevlerini oku­
yan II. Philip’in gücü hakkında fikir sahibi olacaktır.

II. Philip’in Batı Anadolu’ya sefer düzenleme planları vardı. 
Profesyonel bir ordu kurmuştur. Maden bölgelerini ele geçirerek 
ekonomik açıdan bir atılım gerçekleştirmiştir. Kuşatma-savunma 
savaşı için aletler üretmiştir. Birçok bölgeyi ele geçirmiştir. II. Phi­
lip, Yunanlılarla Khaironeia muhasebesinde savaşırken oğlu İsken­
der, bir kanadın komutanı olarak deneyim kazanmıştır. Bu arada bir 
parantez açıp hemen şunu ifade edelim; Nebinin (s.a.v.) komutan­
lık yaptığı ilk savaş, 53 yaşından sonradır.

II. Philip, en son binlerce kişilik bir öncü birliği, Batı Anado­
lu’da Perelerin üzerine göndereceği bir sırada zehirlenerek öldürül­
müştür. Yani Makedonyah Philip, oğlu İskender’e, tek çatı altında 
toplanmış bir Yunanistan, güçlü bir ekonomi, güçlü ve tam teçhi- 
zadı bir ordu ve Pere İmparatorluğuna kafa tutacak bir siyaset, viz­

yon ve miras devretmiştir.

Ayrıca hem Yunanlarda hem de Makedonlarda ortak askerî sis­
tem olan hoplit-falanks düzeni’25 Pereleri zor durumda bırakıyor­
du. Bu, İskender’den yıllarca önce yapılan Marathon Savaşı ve di­
ğer Yunan-Pere savaşlarından rahatça anlaşılabilir. Yunanlılar Pere­
leri, bu savaşlarda genelde mağlup ediyordu. İskender ise bu askerî 

düzenin mucidi değildir. Bu düzenin çok daha eski bir tarihi var­
dır. Napolyon, Fransız Devrimi’nin çocuğudur. Lenin, zaten ken­
disi olmadan önce var olmuş bir hareketin önderidir. Marks’ın, son 
yazılarında gözünü Rusya’ya çevirdiği malumdur. Hareket, oradan 
beklenmektedir.

Lenin’den önce pek çok Marksist öğreti ortaya konulmuş, 
Marksist yazarlar tarafindan edebî ve ideolojik eserler yazılmıştır. 
Dolayısıyla bu öğretiyi benimsemiş ciddi bir halk kitlesi vardır.

Konuyu uzatmak istemiyorum. Hangi fikir adamının çıktığı 
ortamı incelerseniz inceleyin, Nebinin (s.a.v.) içinden çıktığı top­
lum kadar iptidai, donuk ve yeniliğe kapalı olanını bulamayacaksı- 

925. İnternetten araştırabilirsiniz. Bunu anlatmak kitabı lüzumsuz uzatacaktır. 



nız.Hangisini incelerseniz inceleyin, Nebinin (s.a.v.) getirdikleri­
ne Arapların kaynak olamayacağı düzeyde, toplumundan soyutla­
nabilir birisini bulamayacaksınız.

Bireyin Koşullan

Toplumun düzeyini inceledikten sonra bireyi incelemek gere­
kir. Mesela sıfır en düşük puan, 10 en yüksek puan olsa; 2 puanlık 
bir toplumun içerisinde 9 puanlık eğitim alan bireyin ulaşabildiği 
eğitim düzeyi, elbette 9 puanlık bir toplumda 9 puanlık eğitim alan 
bir kişiyle aynı olmayacaktır. Hz. Muhammed’in (s.a.v.), diğer ta­
rihî önderlere göre, toplumunun alacağı puanın çok düşük olduğu­
nu görmüştük. Bu bağlamda, bireysel bazda da O’nun ulaşabildiği 
eğitim imkânının, diğer tarihî kişilere göre oldukça kısıtlı olduğunu 
söylemek zor değildir. Önceki sayfalarda buna değindik.

O’nu, Sokrates ve Parmenides’e talebelik etmiş, Pisagorcu okul­
da ders almış, yıllarca tragedyalar yazmış ve okumuş, soyca Solon’a 
dayanan asil ve Aristokrat bir aileden gelen Platon ile imkân balo­
nundan kıyaslasak ne sonuç alırız?

Ya da Aristoteles’e talebelik etmiş, II. Philip’in sarayında yaşa­
mış, bizzat onun ordusunda komutanlık yaparak kendisini geliştir­
miş İskender’in koşulları ile kıyaslasak?..

Yahut altı dil bilen ve pek çok Avrupa şehrini gezmiş olan Le­
nin ile kıyaslasak? Lenin’in bütün kardeşleri, sosyalist işçi partisin­
de hizmet etmiştir. Ağabeyi Rus çarına suikast düzenleyen ekipten 
olduğu için asılmış, kız kardeşi sürgündeyken ölmüştür. Lenin, abi­
sinin idam edilmesinden çok fazla etkilenmiştir. “Devrimci” faali­
yetlerinin en önemli nedeninin bu idam olduğu aktarılır. Onun fi­
kirlerini bireysel eğitimine bağlamak, elbette Nebi’den (s.a.v.) çok 
daha kolay olacaktır.

Konuyu uzatmak istemiyorum. Gerçekten fikir adamları ya da 
tarihî kişilikler arasında, bireysel olarak çok kötü şartlarda büyümüş 
olanlar vardır. Bunlar, genelde iyi düzeyi olan toplumlardan çıkmak­
tadırlar. Bu tür kişilerin eğitimini anne ve babaları gerçekleştirmese 



dahi, toplumun bazal düzeyi içerisinde eğitim almış gibi olurlar. Yi­
ne bunlar içerisinde, eğitime başlama yaşı kırka kadar uzanan yok­
tur. Bu açıdan, onların her birinin bireysel şartları, yine Hz. Muham- 
med’in (s.a.v.) durumundan daha iyi görünmektedir.

O hâlde iddiamız şöyledir: Sonucu bakımından Hz. Muham- 
med’de (s.a.v.) görülen derecede parlak bir başarıyı,926 Hz. Muham- 
med’in (s.a.v.) içinden çıktığı toplum gibi kötü şartlarda, toplum or­
talamasından ayn hiçbir eğitim almaksızın ve hatta belki de o toplu­
mun seçkinlerinden daha az eğitim imkânına kavuşarak ortaya ko­
yan tarihî bir şahıs yoktur.

926. Bu başarı tek cüzden ibaret değildir. Teorik ve pratik yönü, aynca kuşa­

tıcı bir değişimi ifade eder.
927. Hart, Dünyaya Yân Veren En Etkin 100, s. 22.
928 Hart, Dünyaya Yân Veren En Etkin 100, s. 22.

Başarı = son durum (toplum koşullan + bireysel koşullar) for­
mülümüze göre, Hz. Muhammed’den (s.a.v.) daha yüksek bir ba­
şarıyı ortaya koyan hiçbir şahıs yoktur. Tarihin hangi parlak şahsi­
yetini ortaya koysak muhakkak Güneş’in yanındaki lamba gibi kal­
maktadır.

Michael H. Hart

Michael H. Hart, Dünyaya Yon Veren En Etkin 100 ismiyle 
Turkçeye çevrilen eserinde, birinci sıraya Hz. Muhammed'i (s.a.v.) 
koymakta oldukça haklıdır.

Bu eserinde ele aldığı şahıslarla ilgili kıstaslarını özetleyecek 
olursak şu maddeleri zikredebiliriz:

1. İlgili şahıs olmasaydı aynı tarihî olayların olması ihtimali­
ni ele almıştır. Eğer ilgili tarihî şahıs olmadığında aynı ola­
yın başkası tarafından gerçekleştirilmesi mümkün görülü­
yorsa bu eksi bir puan olarak alınmıştır.  Hz. Muhammed 
(s.a.v.) olmasaydı birçok önemli olay ortaya çıkmayacaktı.  
Bu etki düzeyinde ilk sırayı almasında etkili olmuş olmalı. 
Biz zaten bu duruma sıkça atıf yaptık.

927
928



2. Toplumsal hareket ile kişisel etki arasını ayırmıştır. Örne­
ğin, bunu şöyle ifade ediyor: “Bu duruma çarpıcı bir örnek; 
Muhammed’in, İslam dininin şekillenmesindeki kişisel et­
kisinin, İsa’nın Hristiyanhğın şekillenmesi üzerindeki etki­
sinden çok daha fazla olduğu yolundaki inancım nedeniy­
le Muhammed’in İsa’dan daha üst sırada olmasıdır.”929

^9. Hart, Dünyaya Yön Veren En Etkin 100, s. 21.
930. Hart, Dünyaya Yön Veren En Etkin 100, s. 25.
^1. Hart, Dünyaya Yön Veren En Etkin 100, s. 27.

Hart diyor ki: “O, tarihte hem dinî hem de din dışı alanlarda üs­
tün başarı göstermiş tek kişiydi. Mütevazı kökenlerden gelen Mu­
hammed, dünyanın en büyük dinlerinden birini kurdu ve son dere­
ce etkili bir siyasi lider oldu. Bugün ölümünden on üç yüzyıl sonra, 
etkisinin gücü ve yaygınlığı hâlâ sürmektedir.

Bu kitaptaki insanların çoğunluğu, uygarlık merkezlerinde, kül­
tür düzeyi yüksek ya da büyük siyasal önem taşıyan ulusların üyesi 
olarak doğmuş ve bu ortamlarda yetiştirilmiş olmanın getirdiği üs­
tünlüğe sahiptir. Muhammed ise 571 yılında Arabistan’ın güneyin­
deki Mekke şehrinde, o zamanlar ticaret, sanat ve bilimin merkez­
lerinin çok uzağında olan, dünyanın geri kalmış bir yerinde doğ­
muştu.”930

Hart, başka bir yerde şunları kaydediyor: “Peygamberlerinin 
söylemiyle coşmuş bu bedeviler, bir yüzyılı bulmayan bir savaş 
dönemi içinde, Hindistan sınırlarından Atlas Okyanusuna ka­
dar uzanan bir imparatorluk, dünyanın o güne dek gördüğü en 
büyük imparatorluğu yaratmışlardı. Ordularının fethettiği her yer­
de, yeni inanca büyük ölçüde yöneliş, eninde sonunda gerçekle­
şiyordu.”931

Hart kitabında, şu önemli ifadelere de yer vermektedir: “Önem­
li tarihsel olayların birçoğu için, kaçınılmaz oldukları ve olayların, 
yönlendiren siyasal lider olmadan da ortaya çıkacağı söylenebilir. 
Örneğin, Simon Bolivar hiç yaşamamış olsaydı da Güney Amerika 
kolonileri muhtemelen özgürlüklerini kazanacaklardı. Ancak, Arap 
fetihleri hakkında bu söylenemez.



Hz. Muhammed’den önce benzeri bir olay görülmemiştir ve fe­
tihlerin onsuz da başarılabilecek olduğuna inanmak için hiçbir ne­
den yoktur.

İnsanlık tarihinde bu olgu ile karşılaştırılabilecek tek fetih, 13. 
yüzyılda Moğolların, temelde Cengiz Han m etkisine bağlı fetih­
leridir. Ancak yayılma alanı Arapların fetihlerine göre daha geniş 
olmakla beraber, bu fetihler kalıcı olmadı ve bugün Moğolların 
yaşamakta olduğu yurt, Cengiz Han öncesi sınırlarına kadar çe­
kildi.932,’33

932. Yazar, burada sadece siyasi kıyaslama yapmıştır. Biz, diğer sahalarda da 
karşılaştırmasını önceki sayfalarda yapmıştık.

933. Hart, Dünyaya Yön Veren En Etkin 100, s. 29.
934. Hart, Dünyaya Yön Veren En Etkin 100, s. 30.
935. Dermenghem, Hz. Muhammed ve Risaleti, s. 377.
936. Caetani, İslam Tarihi, s. 38.

Hart’ın şu itirafı önemlidir: “Dinsel ve din dışı bu etkilerin bu 
emsalsiz karışımı Muhammed’in, ‘insanlık tarihindeki en etkin ki­
şi’unvanını hak ettiğine inanmama yol açmaktadır.”934

Nihai Yargı

Emile Dermenghem diyor ki: “Müslümanlar, gerçekten büyük 
bir başarı elde ettiler. Çünkü bu başarıya layıktılar. İslam, dünya ta­
rihinde büyük bir zafer oldu. Çünkü dünyanın muhtaç olduğu bir 
din getirilmişti.”935

Leone Caetani diyor ki: “Tarih-i âlemde (dünya tarihinde) he­
men bir misline (benzerine) daha tesadüf edilmeyen bu seri vaka­
ların, birçok asır sonra bizde tevlit ettiği (ortaya çıkardığı) hayret, 
ilk Arap halifelerinin muasırları tarafından daha büyük bir nispetle 
hissedilmek icap ederdi.”936

Montgomary Watt diyor ki: “Şimdi, neredeyse hepsi, hatta en 
büyükleri ona teslim olmuştu. O, olumsuz şartlara rağmen, çoğu kere 
hata yapma şansı olmaksızın, ama daima erişeceğinden emin olarak 
hedefine doğru ilerlemişti. Eğer bu olayların tarihen sabit olduğu­



m ikna edilmemiş olsaydık, kendisiyle alay edilen Mekkeli bir Pey- 
giıııber'in, kendi şehrine, muzaffer bir fatih olarak yeniden girece­
ğine çok az kişi inanabilirdi.””7

Biz böylesi bir başarının, asla o bireysel koşullarda ve o top- 
lumda yetişmiş bir bireyin donanımı ile açıklanamayacağını söylü­
yor ve‘Vahiy ile bilgi almasaydı, bunlar beşer takati ile başarılacak 
işler değildir.” diyoruz.

“Beşer takati ile böylesi bir başarı açıklanabilir.” diyen bir mu­
halifimiz, bize bunun benzerini başaran başka bir beşer göstermeli­
dir. Gösteremediği takdirde, biz iddiamızı yineleyerek diyeceğiz ki 
bu durum, “Hz. Muhammed’in (s.a.v.) takati” ile açılanamaz.

Nm, Muhammed Medine’de, s. 105.





Haberimizi incelerken negatif ispatımızı yaptık Yani bu habe­
rin yalan olması ile ilgili iki ihtimali, tatmin edici şekilde çürüttü­
ğümüzü düşünüyoruz, elhamdülillah. Kitabın bu bölüme kadar olan 
lasmı, iman etmek için yeterlidir. Zira, bize gelen haberin yalan ol­
ması ihtimalini dışlamış oluyoruz.

Buna rağmen, bir de mucize dediğimiz, haberin doğruluğuna 
direkt delalet eden delillerimiz vardır. Yani bu deliller, yalan olma 
ihtimalini dışlamanın ötesinde, direkt haberin doğru oluşuna delil 
olurlar.Bu tarz icâz-mucize delillerine özellikle “Fetanet Delilleri” 
bölümünde de yer verdik. Orada, bunu uyguladığımız kısımların da 
bizim zihnimizde mucize özelliği taşıdığını unutmamak lazım gelir.

Aslında, “Fetanet Delilleri” bölümünde anlattığımız Nebiye 
(s.a.v.) ait şeylerin bir kısmı, hiçbir insanın marifeti ile açıklanama- 
yacak mucizedir. Bir kısmı ise Nebi (s.a.v.) şartlarında asla başarıla- 
mayacak işler olması hasebi ile mucizedir. Zaten hiçbir insanın ya­
pamayacağı türden işler, aynı zamanda Nebi (s.a.v.) şartlarında ya­
pıldığı için katmerli mucizeler hâline gelmektedir.

Burada, “Fetanet Delilleri” adlı bölümünde detaylıca temellen­
direrek anlattığımız mucizeleri tekrar temellendirmek, kitabı lüzum­
suz yere uzatacaktır.



Biz, daha net olması açısından; belagat, gayb haberleri ve hissî 
mucizeler üzerinden bir anlatım yapacağız burada. O yüzden, mu­
cizelerin sadece bu bölümde yazdıklarımızdan ibaret olduğunu dü­
şünmeyiniz.

Az sayıda örneği, iyice temellendirerek anlatacağız. Zaten akıllı 
bir insan için delilin sayısı değil, niteliği esastır. Çürütülemeyen tek 
delil, muhatabı ikna etmeye kâfi gelmelidir. Ancak biz, sayı olarak 
da burada aktardıklarımızdan çok daha fazla miktarda delile sahi­
biz, elhamdülillah...

KUR’AN BELAGATI

o] jiı Oji
“Yoksa, ‘Onu Muhammed uydurdu.’ mu diyorlar? De ki: ‘Eğer 

iddianızda doğru iseniz, o zaman onun misli bir sure de siz getirin 
bakalım; Allah’tan başka çağırabildiklerinizi de yardımınıza çağırın!”’38

x »x *x  i »X •

ûj au! üji jjz jA» j

“Kulumuza indirdiğimiz kitaptan dolayı bir şüphe içinde ise­
niz, onun misli bir sure de siz getirin, Allah’tan başka taptıklarınızı 
da yardıma çağırın; eğer iddianızda samimi iseniz!”’39

'J dikili li*  Ji*j  ûî jî

“De ki: ‘Yemin ederim, bu Kur’an’ın bir mislini ortaya koymak 
için ins ve cin bir araya gelip birbirine destek olsa dahi onun ben­
zerini ortaya koyamazlar.”’40

938. el-Yûnus, 10/38.
939. el-Bakara, 2/23.
940. el-İsrâ, 17/88.



Kur’an’ın böyle bir iddiası vardır. Yûnus suresi 38. ayette göre- 
ıtğiniz üzere, vahyin Hz. Muhammed (s.a.v.) tarafından uyduruldu­
ğu iddiasına cevap verilmiştir. Bakara suresi 23. ayette, Kuran bak­
landa şüphenin bununla bitmesi gerektiğinden bahsedilmiş. Ayet­
imde, "İsterseniz tek bir kişi olarak değil, birbirinize de destek ola- 
t*k  yapın.” vurgusu sıkça yapılmış. Yani, tüm bu ayetlerde haberin 
direkt doğruluğuna delil kılınmıştır.

Mislini Getirmek

Sık bir hata olarak “misi” kelimesi “benzer” anlamında çevrili­
yor. “Edebî bir eserin benzeri olamaz. Zaten benzerini yazmaya ça­
lışsanız taklit olacağı için o düzeyde olmaz.” gibi itirazlar, genelde 
buna dayanıyor olmalı.

İtiraz sahibinin haklı olarak ifade ettiği gibi taklit olmaması açı­
sından mislini yapabilmek için bu özgünlük zaruridir. Ancak “misi” 
Turkçeye, “benzer” kelimesinden ziyade, “denk” anlamıyla çevrilmeli- 
dir. Arapçada böyle olduğu gibi Türkçede dahi “Bu, bunun misli de­
ğildir.” dediğinizde, “Bu, bunun benzeri değildir.” demiş olmazsınız. 
“Bu, bunun dengi değildir.” anlamına gelir. “Misli misline denk gel­
di.” derken kastınız benzer olmaları değil, denk olmalarıdır. Aslın­
da talep edilen, benzer olmaktan ziyade denk olmaktır. Allahu a‘lem 
kasıt,“Kuran a denk” anlamındadır. Mesela, “Messi’nin misli olsa ol­
sa Ronaldo’dur.” derken benzerlik değil, değer açısından denk olmayı 
kastetmiş olursunuz. Bu, benzerlikten oldukça farklıdır. Zira, mesela 
Dostoyevski’nin Suç ve Ceza adlı romanı, Gogol’ün Ölü Canlar roma­
nına benzer olmamasına rağmen, onun mislidir ve hatta ondan daha 
üstündür. O hâlde muhatabımızın itirazı ortadan kalkmış olur. Onla- 
ra,“Kur’an ın benzerini yapmadan da -hâşâ- ondan daha üstününü ya­
pabilirsiniz.” diyerek “Buyurun yapın!” sahasına tekrar girmiş oluruz.

içeriğin Belagatten Soyutlanması

0 hâlde biz, aynen Kuranın davet ettiği gibi “Toplanın ya­
pın!” iddialaşmasında bulunabiliriz. Bırakın bu sözlerin Hz. Mu- 



hammcd'in (s.a.v.) ağzından çıkmış olmasını, böyle bir eseri, bugün­
kü kurulların ve profesör heyetlerinin ortaya koymaktan aciz oldu­
ğunu belirttik. Bunların hiçbirisi de sanılanın aksine, sadece edebi­
yatla alakalı hususlar değildir.

Bir metnin kâmil değerlendirmesi eserin içeriği ve sonuçların­
dan soyutlanamaz. “Ben, Kant’ın Saf Aklın Eleştirisi eserine denk 
bir eser yazdım.” diyen birisi, bu iddiasını elbette içerik, etki vb. yö­
nünden de göstermelidir.

Mesela, Goldziher’e ait şu övgüyü düşünün; “Ayete’l-Kürsi, 
Tanrının mutlak güç ve kuvvetinin herhangi bir dilde yapılabile­
cek en yüce ifadesidir.”941

941. Goldziher, Klasik Arap Literatürü, s. 51.

Bu değerlendirme, elbette içerik açısından da incelemeyi zaruri 
kılacaktır. “Fetanet Delilleri” bölümünde gösterdiğimiz üzere, top­
lumda yaşanan tüm o değişim, Kur’an’a bağlıydı. Muhatabımızın, 
Kuran değerinde bir eser ortaya koyması için eserinden böyle bir 
başarı beklemek hakkımızdır. Burada muhatabımız; “Belki yüzyıllar 
sonra benim eserim de aynı etkiyi gösterecektir.” gibi bir kaçışa gi­
demez. Zira Kuran ın bahsettiğimiz etkisi elli yıl gibi kısa bir sürede 
hiçbir şey olan bir toplumdan iki okyanusa ulaşmış bir imparator­
luk oluşturmuştu. Bunu bireyleri ve bir toplumu eğiterek başarmıştı.

Eğer mislini getirebiliyorlarsa -ki kimse bunu getirememiştir 
ve getiremeyecektir- elbette bunu demelidir.

Onların ifadesiyle -hâşâ- “bu yalanın” Hz. Muhammed e (s.a.v.) 
kazandırdıklarına baksak O’nu, orta hâili bir tüccarken koca bir im­
paratorluğun kurucusu ve milyarlarca insanın, adını anarken “Sallal- 
İahu aleyhi ve sellem” dediği bir zat hâline getirmiştir.

Muhataplarımız böyle bir şeyi başarabilecek durumdalarsa on­
ları böyle bir şan ve şereften alıkoyan nedir? Hemen benzerini ya­
zıp onlar da böyle büyük bir şanın ve önderliğin sahibi olsalar ya? 
Yirmi yılda kendi kitlenizi o eser sayesinde yetiştiriniz. Onlar için 
hangi iş bundan daha kıymetli ve menfaatlidir? İslam, nasıl ki bu 
eser sayesinde üç kıtaya hüküm sürdüyse, sizin eseriniz sayesinde şu 
memleket de belki büyük bir atılım yapar.



İslam’a re Kur’arîa saldırmak için harcayacakları enerjiyi, böy­
le bir eser yazıp kendi kitlelerini oluşturmakta kullanmalarına mâ­
ni olan nedir?

Tarih re insanlar değişti, gibi bir itiraz da makul olmayacaktır. 
Zira, tarih re insanlar değişti ise siz de değiştiniz. Sizin imkânları­
nı: da değişti. Sizin imkânlarınız da Hz.Muhammed’in (s.a.v.) için­
de bulunduğu imkânlardan daha iyi. Nebi (s.a.v.) nasıl ki içinde bu­
lunduğu bir topluluğun ferdi ise siz de içinde bulunduğunuz toplu­
mun birer ferdisiniz. O, nasıl içinde yaşadığı toplumu aştıysa, siz de 
toplumunuzu aşabilirsiniz.

Nasıl ki ümmi bir topluluktan çıkan o şahsın eseri sayesinde 
Arap toplumu medeniyetin taşıyıcısı durumuna geldiyse, belki sizin 
eseriniz sayesinde de bu ülke bir anda teknoloji ve felsefe sahasında 
dünyanın önderi hâline gelir. Sahiden yapabilecekseniz, neden ener­
jinizi buna harcamıyorsunuz?

Daha bu satırları okurken bile bahane uydurmaya başladınız de­
ğil mi? Sizin iddianıza göre; Hz. Muhammed (s.a.v.) bir yetim hâli ile 
hiçbir destekçisi olmamasına rağmen, Mekke dönemi boyunca eseri­
ni yazmaya ve anlatmaya o esere göre şahıslar yetiştirmeye çalışmadı 
mı?’0 Ayrıca, kavminin tüm önderleri ona karşı değil miydi? O, baha­
ne bulmamıştı, siz neden bahaneler arayasınız? Siz böyle bir çalışma 
içine giresiniz, çok büyük destekler alacağınıza ben eminim. Demek ki 
sizin sosyal şartlarınız O’nunkinden çok daha uygun. Siz neden mis­
lini yapmıyorsunuz? Hz. Muhammed (s.a.v.), kavminin üzerinde eği­
timi olan bir insan da değildi. Siz, muhtemelen bu toplumun eğitim 
düzeyinin üzerinde eğitime sahip olduğunuzu düşünüyorsunuz. Şun­
ca büyük eğitiminize ve bir heyetle tüm bunları yapabilecek olmanıza 
rağmen, neden bu iyiliği kendinize ve ülkenize fazla görüyorsunuz? 
Hangi daha önemli işiniz, sizi Kuran ın mislini yazmaktan alıkoyuyor?

Bakınız; Hz. Muhammed’in (s.a.v.) getirdiklerinin siyasi, askerî, 
ekonomik, ahlaki ve kültürel pek çok toplumsal atılıma sebep oldu­
ğundan bahsettik. *

942. Bu, Hz. Muhammed’in (s.a.v.) nübüvvetini kabul etmeyen bir gayrimüs­
lime hitaben yazılmıştır. Elbette bizler, tüm bunları Allah’tan aldığı va­
hiy sayesinde yaptığına iman etmekteyiz.



Bu toplumun insanlarının ahlakından ve eğitimsizliğinden şikâ­
yet ediyorsunuz ya, azizim ne gerek var; Kur’an misli eserinizi ya­
zıp toplumun ahlakını değiştirin! Bizans vc İran’ı mağlup ettirecek 
devlet yapısını inşa eden Kurana nazire olsun diye, siz de Çin ve 
ABD’yi mağlup edeceğimiz eserinizi ortaya koyun! Biliyoruz, ya- 
pabilirsiniz(l) Lütfedip daha önemli işlerinizi kenara bıraksanız da 
şu işe el atsanız ne güzel olurdu(î) Tabii tüm bunları edebi bir kali­
te ile Türkçe ortaya koyunuz ki okuyan da keyif alsın.

İroni bir yana... Mucize iddiası, üstteki satırlarda gördüğünüz 
kadar açık ve nettir. Kur’an, “Mislini getirin!” diyor. Söz değil, laf de­
ğil, entelektüel gargara değil. İcraat istiyor.

Çağdaşlarının Durumu

Kur’an’ın bu çağrısını, çağdaşları da yapamadılar. Onlar, Kur’an’ın 
seviyesine yaraşır bir edebî söz ortaya koymak yerine daha meşak­
katli işler peşinde koştular. Onlar da muhataplarımız gibi, dengini 
yapamayacaklarını biliyorlardı. Çağdaşlarını, yıllarca dengini orta­
ya koymaktan alıkoyan, Kitab’ın ortaya çıkardığı bu muazzam so­
nuçlar da değildi. Zira bu teklif onlara iletildiğinde, henüz bu başa­
rıların çoğu ortaya çıkmamıştı. Sadece edebî yönü dahi muhatapla­
rını, benzerini ortaya koymaya çalışmak gibi kolay bir yoldansa, sa­
vaş gibi meşakkatli, masraflı ve kayıplara sebebiyet verecek bir yola 
sevk etmeye yetmişti. Denemeye çalışanları ise muazzam bir mağ­
lubiyet bekliyordu.

Bodley diyor ki: “Bu sahte peygamberlerden bir tanesi olan Mü- 
seylime’nin çok natıkalı ve güzel konuşmak gibi bir kabiliyeti vardı. 
İlahi olduklarını iddia ettiği vaizlerden kendisine muakkipler (ta­
kipçiler) temin etti, sihir oyunlarıyla kandırdığı başkaları da bunla­
ra eklendi. Bizzat bir tane Kur’an yazdı, fakat bunun değeri sıfırdı. 
Yalnız insanın ruhunu eserine verişi bakımından bir hususiyet taşır.”943

943. Bodley, Hazreti Muhammed, s. 349. Yazar, “Eserin değeri sıfırdı, aynen 

ona işaret eden ruhunun kıymetsizliği gibi...” anlamında Müseylimeye 
incelikli bir hakaret ediyor.



Zaten, onlar gerçekten mislini ortaya koysaydı, “Sahabenin Ta­
rihi Kaynaklığı” ve “Müşriklerin Sessizliği” bölümlerinde gösterdi­
ğimiz üzere, İslam’ın zayıflayarak yok olması beklenirdi. Bu da on­
ların mukabele edemediği konusunda ikincil bir delildir.

Şiirin Arap Toplumundaki Önemi

Arap toplumu için şiir her şeydir. Muhataplarını böylesine cay­
dıran bu iddia, gerçekten şair bir topluma yönelmişti.

Lesley Hazleton diyor ki: “Şairler, Batıklara göre ne kadar sı­
ra dışı görünseler de yedinci yüzyıl Arabistan’ında Rock yıldızları 
gibiydiler. Ünleri yalnızca yazdıkları ağıtlar ve mersiyelerden gel­
miyordu"944

Wt. Hazleton, İlk Müslüman, s. 244.
^5. Watt, Hz. Muhammed Peygamber ve Devlet Adamı, s. 62.

Goldziher, İslam Kültürü Araştırmaları, c. 1, s. 91.

Goldziher, İslam Kültürü Araştırmaları, c. 1, s. 90.

Montgomery Watt diyor ki: “Bize garip görünse de şairler, ya­
fan dönemlerde basının yerine getirdiğinden çok da farklı olmayan 
bir işlevi yerine getiriyordu.”945

Goldziher diyor ki: “Şair olmak Arap anlayışına göre kâmil in­
sanın sahip olması gereken hasletlerdendir. Yani o, kabilesinin öv­
güye layık geleneğini bilendir.”946

Goldziher, başka bir yerde şunları kaydediyor: “Şairin kabiliye­
tinin, sanat noktayı nazarından değil de başka bir bakış açısından 
kavrandığı görülmektedir. Birçok amilin de işaret ettiği gibi, bu ka­
biliyetin tabiariistü şeylerle irtibatlı olduğu kanaati, Araplar arasın­
da mevcuttur. Şairin, aynı zamanda hem kuşlarla istikbal okuyan ve 
hem de su kaynaklarını bilen bir kimse olması mânidardır.”947

Armstrong diyor ki: “Arap yarımadasında bir şair, başka top­
lamlarda kabilelerin ve kâhinlerin fonksiyonlarını gerçekleştirirdi. 
Kendilerini kabilenin umutlarına ve arzularına açar, insanlar onların 
sözlerini duyduklarında, bunların kendi duyguları olduğunu hisse-



derdi. Dolayısıyla şairlerin, Arap dünyasının politik ve sosyal alan­
larında büyük öneıni vardı.”948

948. Armstrong, İslam Peygamberinin Biyografisi Hazreti Muhammed, s. 82.

949. Goldziher, İslam Kültürü Araştırmaları, c. 1, s. 92.
950. Goldzihcr, İslam Kültürü Araştırmaları, c. 1, s. 95.

951. Goldzihcr, İslam Kültürü Araştırmaları, c. 1, s. 95.
952. Goldziher, İslam Kültürü Araştırmaları, c. 1, s. 104.

953. Hitti, Siyasi ve Kültürel İslam Tarihi, ss. 139-140.

Yani Arap cahiliyesi de diğer cahiliyelerde sıkça görüldüğü üze­
re, şiire olağanüstü bir anlam atfediliyordu. Şairlerin, tanrılarla di­
yalog hâlinde olduğu düşünülüyordu. Bu yüzden de şiire rağbet ol­
dukça yüksekti.

Goldzihcr diyor ki: “Keza, harp etmek istenilen düşmanlara kar­
şı hicviye söylemek için -zaman zaman pek yüksek bir ücretle- ya­
bancı kabilelerden şair tutmak, bir âdet hâlindeydi.”949

Goldzihcr başka bir yerde şunları söylüyor: “Bir şairin hicviye­
siyle damgalanmış bir kabilenin mensubu, kabile ismini inkâr etme­
ye kendisini mecbur eder.”950

Yine Goldziher şöyle diyor: “Bahire Kabilesi de cimri olmakla 
teşhir edilme felaketine uğradı. Ve Abbasi devrinin ortasına kadar 
Bahileliler, şairlerin alaylarına tahammül etmek zorunda kaldılar.”951 
Yani bir kabilenin, bir şair tarafından kınanması durumundan söz 
etmiştir. Burada münafereden bahsetmek lazım; iki kabilenin şairle­
ri karşı karşıya geliyor ve diğer kabileyi tahkir eden şiirler okuyorlar.

Goldziher bununla ilgili olarak diyor ki: “Aynı şekilde bir ka­
bile hakkında münaferattan hep mağlup olarak ayrıldığının söyle­
nebilmesi, mezkûr kabile için çok büyük bir rezalet olarak addedi­
liyordu.”952

Philip Hitti diyor ki: “Hicaz’da Nahle ve Taif arasında bulunan 
Ukaz mevkiinde bir çeşit edebî kongre niteliği taşıyan yıllık bir fuar 
tertiplenir ve edebî mahsullerini teşhir edip tanıtmak ve hırsla pe­
şinde koşulan ilk şeref sırasını almak maksadıyla şair kahramanlar 
buraya gelirlerdi. Bir şair kendine, ancak burada isim yapabilir; baş­
ka hiçbir yerde bu mümkün olmazdı. Ukaz Panayırı İslam öncesi 
Arabistan’ın bir nevi Fransız akademisi mahiyetini taşımaktaydı.”953



Hitti, şairlerle ilgili başka bir yerde şunları kaydediyor: “Savaşta 
onun dili, kendi milletinin şecaat ve kahramanlığı kadar tesirli bir 
rol oynar. Sulh esnasında ateşli hitabeleriyle Amme nizamına karşı 
bir tehdit teşkil edebilir. Bugünkü cemiyetlerde, siyasi mücadeleler 
esnasında bir demagogun attığı nutuk gibi aynı şekilde onun şiirle­
riyle bir kabile toptan ayağa kaldırabilir. O günlerin bir gazete mu­
habiri veya gazetecisi gibi... O (şair), umumi efkara hem bir şekil 
verebiliyor hem de onun sözcüsü durumunda olabiliyordu... Men­
subu olduğu cemiyetin kâhini, rehberi, hatibi ve sözcüsü olmaktan 
âjn şair aynı zamanda onun tarihçisi ve o cemiyetin sahip olduğu 
nispette bilginiydi. Bedeviler, akıl ve muhakemeyi şiirle ölçüyorlar­
dı. ‘Benim kabileme, süvarilerinin, şairlerinin ve nüfusunun üstün­
lüğüne meydan okumaya kim cesaret edebilir?’ diyerek bir saz şa­
iri el-Ağani de feryat etmektedir... Kabilenin bir tarihçisi ve ilim 
adamı olarak şair, onun mezhep ve şeceresi ve folkloru hususunda 
iyi bilgi sahibi olan bir kimse sıfatıyla, yani mezhebinin şeceresini 
ve folklorunu iyi bilen bir kimse sıfatıyla kabile mensuplarının geç­
mişte ulaştıkları seviye ve başarılarını tanıyan, haklarına otlaklarına 
ve sınırlarına aşina bir kimseydi.”954

954. Hitti, Siyasi ve Kültürel İslam Tarihi, s. 141.
955. Hitti, Siyasi ve Kültürel İslam Tarihi, s. 136.

Yine Hitti diyor ki: “Tipik Samiler ve Araplar, kendilerine has 
pek büyük bir sanat geliştirmiş değillerdir. Onlarda sanatkârlık ta­
biatı tek yoldan tezahür etmiştir. Bu da dildir. Şayet Grekler, mey­
dana getirdikleri heykeller ve mimari ile iftihar ederlerse Araplar 
kasideleriyle ve İbraniler ise insanın iç duygularını en ince bir şe­
kilde ifade eden sanat olan ilahileriyle, yani mezmurlarıyla övünür­
ler. Arapça bir vecizede şöyle söylenir: İnsanın güzelliği, onun bela- 
gatinde toplanmıştır... Bundan dolayı Kur’an-ı Kerim’in terkibi ve 
İcazlarla dolu üslubunu Müslümanlar, dinlerinin hak dini olduğu 
konusunda en kuvvetli delil olarak öne sürmüşlerdir. İslam’ın mu­
vaffak ve muzaffer olması, bir dereceye kadar dilin zaferi, daha doğ­
rusu bir kitabın, yani Kur’an-ı Kerim’in zaferiydi.”955

Türkiye’de şiir, bu konumda değildir; bunu herkes kabul ede­
cektir. Oysa insanlar, toplumda değerli görülen şeylere doğru mey- 



ledcrlcr. Mesela, bugün tercih edilen ve herkesin istediği meslek­
lere bakarsanız, genelde çok saygı duyulan ve para kazandıran iş­
ler okluğunu fark edersiniz, O hâlde o toplumda, daha zeki birey­
lerin şair olmak için çaba harcamalarının, bizim toplumlunuza gö­
re çok daha doğal olduğunu fark edeceksiniz. Yani şiirin ve şairin, 
bizdekinden çok daha fazla ve daha önemli olduğu rahatça anla­

şılabilir.

Arapçanın Şiire Uygunluğu

Kuran mucizesini şiiri gerçekten baş tacı eden bir toplumun 
içerisinden çıkarmıştır. Ayrıca bu toplumun dili de şiire oldukça 
müsaitti.

Maxime Rodinson diyor ki: “Arapça, belki de tüm diller ara­
sında spontane şiirin gelişimi için en uygunudur. Geniş bir kelime 
haznesine sahiptir. Telaffuz benzerlikleri, kelimelerin uyaklanması 
için çok geniş bir seçim şansı verir.”956

956. Rodinson, Muhammed, s. 126.
957. Hazleton, İlk Müslüman, s. 131.

958. Margoliouth, Muhammed ve İslam'ın Yükselişi, s. 22.
959. Hitti, Siyasi ve Kültürel İslam Tarihi, s. 135.

Hazleton diyor ki: “Arapça, öylesine müziksi bir dildi ki en ün­
lü şairlerin işini dahi sıradanmış gibi gösterirdi.”957

Margoliouth diyor ki: “Başka hiçbir millette, Araplarınki kadar 
süslü bir şiir ve etkileyici bir dil yoktur.”958

Philip Hitti diyor ki: “Edebî sanatlara karşı belki de hiçbir mil­
let, Araplar kadar heyecanlı takdir tezahürlerine sahip değildir ve 
hiçbir halk zümresi, yazdı yahut sözlü hitap yoluyla onlar kadar tah­
rik edilemez. Hemen hemen hiçbir dü, onu kullananların şuurla­
rı üzerinde, Arapça kadar mukavemet edilemeyen bir tesir kudre­
tine sahip değddir.”959

Hitti, bir başka yerde şunları kaydetmektedir: “Bedevderin şi­
ir tutkusu, onların kültürel bir servetidir. Edebiyatların çoğunda ol- 



dııgu gibi Arap edebiyatı da bir şiir patlamasıyla mevcudiyet alanı­

na çıkmıştı. "w)

Yine Hitti diyor ki: “Kuvvetli canlı bir ses olan bu kitap, daha 
çok yüksek sesli okununca bir mana ifade eder ve gerçek kıymetini 
anlayabilmek için Arapça metninden dinlemek mecburiyeti vardır. 
Onun ahenk ve kafiyesinde belagat ve açıklığından, mevcut kuvvet 
ve tesirden, herhangi bir dile tercümesinin yapılması hâlinde en ufak 
bir zerre bile kalmaz... İcra ettiği dinî tesir, gerçeğin sadece bir yö­
nüdür. Müslümanlar tarafından ilahiyat, hukuk ve ilim pek çok sa­
hada kullanılmıştır... Ancak onun sayesindedir ki Roman dillerin­
de olduğunun aksine; Arapça konuşan milletlerin çeşitli diyalekt­
lerinin, birbirinden ayrı ve farklı diller hâline gelemedikleri gerçe­
ğini kavrayacak olursak onun edebî atağındaki nüfuz ve tesirini da­
ha iyi takdir edebiliriz... Çünkü Kur’an-ı Kerim’in örneklik ettiği 
klasik dil, pek sıkı bir şekilde titizlikle öğretilip kullanılır. Hz. Mu- 
hammed’in sağlığında, birinci sınıf bir neşir kitap mevcut değildi. 
Kur’an-ı Kerim, en eski ve o devirden itibaren örnekliği kabul edil­
miş neşir kitaptır. Onun secili metni, yani kafiyeli nesir bugün bi­
le muhafazakâr bütün Arapça yazan ediplerin şuurla taklit etmeye 
çalıştığı en mükemmel bir örneği teşkil eder.”960 961

960. Hitti, Siyasi ve Kültürel İslam Tarihi, s. 137.
961. Hitti, Siyasi ve Kültürel İslam Tarihi, s. 181.

Kurandaki Müzikal T ını

Kuranın mislinin olabileceğini iddia eden muarızımıza şöy­
le hitap edebiliriz:

“Önceki sayfalarımızda, olması gereken özelliklerini ve toplum­

da oluşturması gereken değişikliği anlattığımız Kuranın misli(î) 
olan kitabınızın, en azından Türkçe olarak bir Mehmet Akif Ersoy 
düzeyinin üzerinde şiir kalitesi ile yazmanızı bekleyeceğiz. Mesela, 
şiirinizi Çanakkale şiiri ile edebî kalite açısından kıyaslayıp “Bu da­
ha iyidir, ya da bunun mislidir.” demeliyiz.”



Kuran pedagojik, askerî,siyasi, iktisadi, ahlaki ve felsefi olarak 
daha önce başarılamamış şeyleri başaran bir kitap olduğu için hep­
sinin dahil olduğu bir profesörler heyeti kurabilirsiniz. “O zaman 
biz şiirden ne anlarız yahu?" derseniz, merhametsiz olsak “Kırk ya­
şından sonra Hz. Muhammed (s.a.v.) size göre bir anda nasıl şiir­
den anlar hâle geldi ise siz de toplaşıp yazın!” diyebiliriz, ama gene 
de biraz merhametli davranarak heyetinize, şairler almanıza da mü­
saade edelim. Heyetinize üç beş şair alın da yazdığınız eser, en azın­
dan Çanakkale şiirinin üzerinde bir edebî kaliteye sahip olsun. Şu­
nu da talep etmemiz bir fazlalık olur mu, bilemiyorum; üslubu öy­
le bir tınıya sahip olsun ki, onu dinleyen yabancılar bile müzikali- 
tesinden etkilensin ve hatta bundan dolayı sizin fikirlerinize anga­
je olsun. Bununla ilgili, sosyal medyadaki sokak röportajları ve de­
neylerinde güzel örnekler vardır, izleyebilirsiniz.

Birkaç örnek videoyu dipnota bırakıyorum.962

962. https://www.youtubc.com/watch?v=q-CmJpwOJK4 (Son erişim: 28.05.
2022).

Bu bağlamda Muhammed Hamidullah’ın şu anısı ilginçtir:

“Fransız müzisyen Abdullah Giles Gilbert’in, Kur’an’daki mü­
zikalite hakkındaki bir görüşünü özetleyebilirim. Gilbert’i ilk olarak 
İstanbul Üniversitesi’nde çalışırken tanıdım.Turist olarak geldiği İs­

tanbul’da, zaman zaman Kuran m tilavet edildiği kimi toplantılara 
katılırdı. Okunan metnin şiir değil de düzyazı olduğunu öğrendiğin­
de öylesine heyecanlanmıştı ki sonunda Müslüman olmuştu. Dün­
yanın bütün dillerinde şiirler mevcuttur, ama hiçbir yerde düzyazı­
da ritim olmaz. Kuran, bunun tek istisnasıdır. Öyle ki Kuran okur­

ken ondan sadece bir kelime değil, bir harf çıkarılacak olsa, tıpkı bir 
şiir dizisinde olduğu gibi kulak tırmalayıcı olacaktır. Bu söyledikle­
rini çok anlamasam da ona hayran kalmıştım. Bir gün üniversitede 
beni ziyarete geldi. Oldukça üzüntülü ve sinirliydi.

Bana:

‘Atalarımızın, Kuranın kimi bölümlerini kaybettiğini düşünü­
yorum.’dedi. Ben:

‘Nasıl olur?’ diye sorunca, cevaben dedi ki:

https://www.youtubc.com/watch?v=q-CmJpwOJK4


'Nasr suresinin ikinci ayetini şöyle okuyorlar; (Yedhulune fi di- 
nillahi efvaca). Ve burada duruyorlar. Böyle bir okuma, müzikalite 
açısından imkânsızdır. Allah'ın sözü böyle olamaz.. Bana bir şeyler 
eksikmiş gibi geliyor.’

Ben de:
‘Hayır, bu böyle okunmaz! Şöyle okumak lazım; (Yedhulune fı 

dinillahi efvnccn fesebbih). Sonra da nefes alıp ayeti tekrar baştan 
sona okumak gerekir.’dedim.

Gilbert büsbütün hayrete kapılarak dedi ki:

‘Gerçekten öyle mi? Hakikaten senin okuduğun gibi ise işte o 
zaman tamam oldu. Şimdi inancımı tazeliyorum.’

Hemen hatırlatayım; bu sure okunurken “efvacen” kelimesi üze­
rinde durulmaması gerektiğine dair işaret vardır. Müzikalite olmasa bi­
le cümle tamamlanmış olmazdı ve şart cümlesi yarım kalmış olurdu.”96’

Hz. Muhammed’in (s.a.v.)
Vahyinden Önce Şiirle İlişkisi

Hz. Muhammed (s.a.v.) gerçekten de şiirle hiç ilgilenmemişti. 
Kırk yaşından evvel şiirle ilgilendiğine dair tek bir delil dahi yoktur. 
Hatta nazmedilmiş şiirleri okuyamıyordu bile. Zira, bu dahi bir şiir 
kulağı ister. Şiirle ilgilenen kişi, kafiyenin bir kelime ile bozulduğu­
nu fark eder. Oysa Nebi (s.a.v.), şiirle hiç ilgilenmiyordu.

Sahabiler savaş esnasında sadece iki dizelik bir şiir okuyor, Ne­
bi (s.a.v.) bunu tekrar ederken hata ediyor. Böylece okuduğu şiirin 
belagati çok daha düşük bir hâle geliyor. Bunun üzerine Hz. Ebu- 
bekir, “Vallahi, senin Allah’ın Rasulü olduğuna yemin ederim...” 
dedikten sonra,“Biz O’na şiir öğretmedik; zaten Ona yaraşmazdı 
da.”963 964 ayetini okuyor.

963. Hamidullah, Kur'an Kerim Tarihi, s. 101.
964. cl-Yâsîn, 36/69.

Şiirdeki belagatin nasıl düştüğünün görülebilmesi açısından, iki 
farklı okunuşu da aşağıya ekliyorum.



Şiirin orijinali:

AUahumnıe illa hayrıı'l-ahirah, 

Fafcfir li'l-ensari ve’l-muhacirah

Nebi’nin (s.a.v.) okuduğu: 

î^l^-^l^'j 

jLojSflj ^ü4j

La hayra illa hayrul-ahira, 

Fağfir li'l-muhacirati ve'l-ensar

Sesli okursanız, Arapça bilmeseniz dahi şiirde ortaya çıkan tı­
nı düşüklüğünü fark edebilirsiniz.

Margoliouth, Hz. Peygamberin şiire yatkınlığının olmamasıy­
la alakalı şunları kaydetmektedir: “O, eğitim olarak bildiğimiz şeyi 
kesin olarak almamıştır. İlerde de görüleceği gibi, onun çocukken 
birçok Mekkcli biliyor olsa da okuma yazma eğitimi almadığı açık­
tır... Diğer Arap güzel sanatı olan şiire karşı ise kesinlikle bir kula­
ğı yoktu. Dolayısıyla kabile nağmelerini kalpten öğrenmeyi içeren 
eğitim şeklinden de geri kaldığı sonucunu çıkarabiliriz.”965

965. Margoliouth, Muhammed ve İslam’ın Yükselifi, s. 68.

966. Rodinson, Muhammed, s. 355.

Maxime Rodinson diyor ki: “Günlük hayatında hiç de belagat 
sahibi değildi. Ama kısa bir dönem boyunca hayranlık verici şiirler­
le dolu metinler çekip çıkardı bilinçaltından.”966

Bir Müslüman olarak biz, elbette rahatlıkla Kur’an’ın, Hz. Mu- 
hammed’in (s.a.v.) marifeti ile değil, vahiyle açıklanacağını söyleye­
ceğiz. Ancak Rodinson’un “bilinçaltı” sözü çok ilginçtir. Ne demek 



bilinçaltında» kırk yaşında şiir yazmaya başlamak! Hem de ilk va­
hinle görüldüğü gibi bundan korkmak! Bu satırlar işin esası “Bu an­
rılır bir durum değildir. Ben müphem bir atıfla bunun içinden çık­
mak istiyorum.” demek gibidir. Bu tavrı “Haber İnşası” bölümümüz­
de, ‘anlaşılmazlık perdesinin arkasına atmak”olarak tanımlamıştık.

1‘câz İddiası

Armstrong diyor ki: “Muhammed’in düşmanlarının hiçbirinin, 
vahiylerin sahte olduğunu iddia etmemesi ilginçtir. Açıklayamadık­
la bir şeylerin olduğu belliydi.”947

Armstrong, İslam Peygamberinin Biyografisi Hazreti Muhammed, s. 180.
%8. el-Bakara, 2/24.

Allah Teâlâ sürekli delilini pekiştirmiştir. Nitelikleri felsefe, ik­
tisat, ahlak ve pedagoji içeren ve biçimi şiirsel olan bir kitabı; mede­
niyet oluşturamamış bir toplumdan çıkan ve toplumunun üzerinde 
eğitimi olmayan, şiirle işi olmayan Nebi (s.a.v.) ile göndererek mü­
minlerin kalbinde zerre kadar şüphe bırakmamıştır. Elhamdülillah.

“Giriş” bölümünde yaptığımız tasnifte işaret ettiğimiz gibi 
‘Hiçbir insan yapamaz.” cinsinden bir mucize ile Kur’an’ı gönderen 
alemlerin Rabbi, bunu “Vahiy öncesinde toplumun üzerinde eğiti­
mi olmayan, şiirle ilgilenmeyen nebisi” ile göndererek katmerlen- 
dirmiştir. Onun beceri ve birikimleri ile nasıl açıklanabilir bu kitap? 
Bu olağan bir durum mudur? Adete uygun mudur? Yoksa hariku­
lade bir durum mudur?

Ijlj

“Kuranın veya on suresinin benzerini getiremediniz; bir sure­
sinin benzerini de asla getiremeyeceksiniz. O hâlde yakıtı insanlar 
ile taşlar olan ve kâfirler için hazırlanmış bulunan ateşten korkun!”948



En nihayetinde Kur’an vc biz müminler, muhataplarımızdan, 
“süslenmiş bahaneler” talep etmiyor, icraat talep ediyoruz. Burada 
muhatapların;“İstesek, toplanıp yaparız.”sözlcri şuna benzer: Hara­
retli bir basketbol tartışmasında; “Ben üç atış yapsam, hepsi de bas­
ket olur."diycn adamın hâli gibidir. Muhatabı ona, “Yap hadi göre­
lim!" der. Ancak o, “Atarım da zemin şöyle, pota böyle...”derse id­
diası çürümüş olur. Zira böyle bir hararetli tartışmada, “Ben de ya- 
parım.”diycn kişi yapmazsa, yapamayacağını ispat etmiş olur. O bas­
keti atmadıkça, muhatabınız sizi aciz duruma düşürmüş olacaktır.

Bu yüzden ayet-i edile, sıkça çevrildiği üzere; “yapamıyorsanız, 
yapamadıysanız" şeklinde gelmemiştir. J ot» ifadesinin doğru 
çevirisi, “yapmadıysanız” şeklindedir. Zira ilkinde, “denemedim” ba­
hanesi öne sürülebilirken İkincisinde öne sürülemez. Zira böyle bir 
niza vc tartışma ortamında “yapmamak”, “yapamamak”anlamına ge­
lir. Eğer bu mucize değilse, dünyada mucize diye bir şey yoktur. Zira 
ben,gözlerimden çıkan ışıkla bir ağacı yaksam dahi, muhatap bunun 
mucize olması iddiasına, “Ben de yaparım, ama denemiyorum.”diye 
itiraz edebilir. Basireti olan, buradaki aciz bırakma olgusunu anlar.

Günümüzde bu iddialaşmaya gösterilen tavır, Kur’an’ın, 1400 
yıl öncesindeki tavırları tasvir etmesi açısından da ayrıca ilginçtir. 
Kur’an’ın muhataplarının bin yılı aşkın zamandır değişmeyen tavır­
larına bu işareti dahi mucizevi sayılabilir.

ûi îli JL GİxJ idî p jj ıjû dçî ısj3

“Kendilerine ayetlerimiz okunduğunda, ‘Duyduk, duyduk! İs­
tesek elbette bunun benzerini biz de söyleriz, bu eskilerin masalla­
rından başka bir şey değil!’ dediler.”96’

Dediler ancak yapmadılar, yapamadılar.

Annemarie Schimmel diyor ki: “Araplar ne kadar beliğ ve muh­
teşem, şiirleri de ne kadar mükemmel olursa olsun, onlar için bile 
Kuranla kıyaslanabilecek bir vahiy getirmek imkânsızdı.”’70

969. cl-Enfal,8/31.
970. Schimmel, Hz. Muhammed, s. 23.



GAYB HABERLERİ

Burada delil olarak öne süreceklerimiz, bu anlamda zamanın üç 
çizgisinde yer alan delillerdir.

Geleceğe Dair Gayb Haberleri

Burada Nebi (s.a.v.) gelecekten haber vermiş ve söylediği gibi 
çıkmıştır. Bunun güzel örneklerinden birisi olan Rum suresini müs­
takil bir bölüm olarak anlatacağız.

1) Kuranı iyice okuyan birisi, Kur’an’ın, sürekli bir iddialaş­
ma hâlinde olduğunu görecektir. Kâfirlerin güçlerinden ve güçle­
ri sebebiyle böbürlenmelerinden dem vurarak “güçlü ve zengin” ol­
manın bir anlam ifade etmeyeceğini, bunun bir imtihan olduğunu 
aktanrken devamlı surette, “Mağlup olacaksınız, dünya ve ahirette 
yenileceksiniz. vurgusu yaptığını göreceksiniz. Oysa zahirî durum 
-özellikle Mekki surelerde- fazlasıyla müminler aleyhinedir. Dışa- 
ndan bakan kimse, böyle bir durumda bu tahminleri yapmayacak­
tır. Bazen muayyen muhatapların dünyadaki akıbetlerinin çok kötü 
olacağı ile ilgili söylemlerde bulunur ve bunlar çıkar. Bu bağlamda­
ki ayederin arka planını, “Fetanet Delilleri” bölümünde “Askerî Ba- 
janlar alt başlığı içerisinde aktarmıştık. Bu anlamda sayısız örnek 
bulunabilir. Birkaç tanesini zikredelim.

<111 ı2İ,dili öl ölj

। AjüI

Seni oyuna getirmeye kalkışırlarsa, kuşkusuz Allah sana yeter; 
yardımıyla ve müminlerle seni destekleyen odur.”’71

“Fetanet Delillerinde Kadı Abdülccbbar’dan naklettiğimiz 
üzere, bu vaat yerine geliyor ve onlar Hz. Muhammed’e (s.a.v.) za- 
rarveremiyorlardı.Tum müşriklere meydan okunuyordu, ancak Al­
lah O’na vadettiği gibi yetiyordu. Sadece müşriklere meydan oku-

971. cl-Enûl, 8/62. 



inakla kalınıyor, tek destekçisi olan müminlere de “Siz O’na yardım 
etmeseniz de, ben yardım edeceğim.” diyordu.

âl ^*Ajl 4İ «1)1 VjZaj Ai> Sil

«il Jyİ3 llü «iıl jl Sl âl jlÂJI fji tu*

*--4^—

-jiji sil, ıdliı j* «ii JlÜJI

“O’na (Muhammed e) yardım etmezseniz, bilin ki, inkâr edenler 
O’nu Mekke’den çıkardıklarında mağarada bulunan iki kişiden biri 
olarak Allah O’na yardım etmişti. Arkadaşına (Ebubekir’e); ‘Üzül­
me, Allah bizimledir.’ diyordu. Allah da O’na güven vermiş, gör­
mediğiniz askerlerle O’nu desteklemiş, inkâr edenlerin sözünü al­
çalmıştı. Ancak Allah’ın sözü yücedir. Allah güçlüdür, hakimdir.”972

972. et-Tevbe, 9/40.

973. el-Bakara, 2/214.

Düşmanları, düşmanlık yapmak için kamçılanmasına ve dostla­
rına; “Siz olmasanız da ben yardım edeceğim.” mealinde hitap edil­
mesine rağmen Allah, gerçekten O’nu yalnız bırakmıyordu.

• X * s' f * t . *

^ÂJI tLîj <l>Jl I^1>*jû qI

frtscjı
• X ' * x j • x x ı • . -

*—4İ)I jl Mı 4Üİ 'y^ı

“Sizden önce gelenlerin durumu sizin başınıza gelmeden cenne­
te gireceğinizi mi zannettiniz? Peygamber ve O’nunla beraber mü­
minler: ‘Allah’ın yardımı ne zaman?’ diyecek kadar darhğa ve zor­
luğa uğramışlar ve sarsılmışlardı. İyi bilin ki Allah’ın yardımı şüp­
hesiz yakındır.”973

Örneğin, bu ayet hem baskıya karşı sabrı telkini ile kötü duru­
ma işaret ediyor. Hem de bu kötü durumdaki vaadi gösteriyor. Al­
lah (c.c.) vadediyor, bu vaat aşağıdaki ayette görüldüğü üzere ger­
çekleşiyordu.



Cr'y’ <«' ÛJİ </ ö>LİaŞ J.ÛI e-Ş'55 £uJi5 4)1 ıJı
ölS* Cl•j*-*- -'j li-C.. ^ * * *

“Allah’ın yardımı vc zafer günü gelip insanların, Allah’ın dini­
ne akın akın girdiklerini görünce, Rabbini överek teşbih et; ondan 
bağışlama dile, çünkü O, tövbeleri daima kabul edendir."’74

Mekke deki bu zayıf azınlığın ezilen mensupları, “Fetanet De­
lilleri nde anlattığımız üzere; koca koca ülkelere valiler oluyorlar, 
soyluların görüşebilmek için kapılarında bekledikleri insanlar hâ­
line geliyorlar.

£Ş} vLy £îSj 4Â»I ^|'

Ve seveceğiniz bir başka (nimet) daha var: Allah’tan yardım ve 
zafer (nusret) ve yakın bir fetih. Müminleri müjdele.”’7’

Allah, müminleri müjdeliyordu. Müjde, yerine geliyordu.
Örnekler artırılabilir. Dileyen, bu nazarla Kuranı bir defa oku­

sun. Direkt mesajlar ve buna işaret eden kıssa anlatılarının çokluğu­
nu kendisi müşahede edecektir.

Bu yüzden Hendek Savaşı sıkıştığında münafıklar, “Muham­
med, adamlarına İran ı ve Bizans’ı vadediyor, ama biz şu an korku­
muzdan tuvalete gidemiyoruz.” şeklinde dalga geçiyorlardı.

Özellikle Mekki sureleri, bu bakış açısı ve atmosferi ile beraber 
hayal ederseniz, dudaklarınızı uçuklatacak kadar çok, böyle vurgu 
olduğunu göreceksiniz.

2) Rasûlullah (s.a.v.) kıyametin alametlerinden soran bir kişi­
ye cevaben, “(Onun alameti), ayağı çıplak, giyimsiz, fakir koyun ço­
banlarının yüksek bina yapmada birbirleriyle yarışmalarını gömen­
dir.”’76 buyurur.

“Bugün Dubai’deki Burç Halife, 828 metreyle dünyanın en yük­
sek insan yapımı binadır.Tamamlandıktan kısa bir süre sonra Suudi * * *

974. en-Nasr, 110/1-3.

975. es-Saff, 61/13.
976. Buhari, “Fıtcn", 25; Ahmed b. Hanbel, “Müsncd”, 2. cilt, 313.



Arabistan'dan başka bir aile, daha büyüğü olan bin metrelik kraliyet 
kulesini Cidde Kulesini inşa edeceklerini ilan etmişlerdir. Nitekim 
görmekteyiz ki, kini daha yüksek binayı inşa edecek, diye birbirlc- 
riyle yarışmaktadırlar. Dikkat edilmesi gereken şey şudur ki, bölge 
insanlarının elli altmış sene evveline kadar doğru düzgün evleri da­
hi yoktu. Hatta birçoğu, hâlâ bedevi idiler ve çadırlarda yaşıyorlar­
dı. 20. asırda, petrolün keşfiyle beraber bölgenin dönüşümü başla­
mış oldu. Eğer petrol olmasaydı, belki de bölge hâlâ Kur’an’ın na­
zil olduğu dönemdeki gibi çorak bir çöl arazisi olarak kalacaktı.”977

977. Tzortzis, Hakikatin İzinde, s. 358.

978. Müsned, 2/359,7297; Ebu Davud, “Melâhim", 5.

Ben şunu ekleyeyim; hadisleri uydurma saysanız dahi, bu ha­
disin, o dönemde, mucize olsun diye uydurulmuş olması mümkün 
değildir. Böyle bir yarışın, hadislerin derlendiği dönemde tahayyülü 
bile mümkün değildi. Bu, ancak bugün anlaşılabilir bir mucizedir.

Genelde bu bölümde, i'câz iddiasında bulunduğum hadisleri 
seçtim. İtiraz edilebilmesini engellemek için mucizeliği, halk ara­
sında bilinen meşhur hadis kitaplarının oluştuğu dönemden sonra 
ortaya çıkan hadisleri seçtim.

3) Rasûlullah (s.a.v.) dedi ki:

“Az kaldı ki milletler, yemek yiyen bir topluluğun birbirleri­
ni yemek sofrasına çağırdıkları gibi sizin başınızda çağrışacaklar.”

Oradakilerden birisi sordu:

“Bu, bizim az olmamızdan mı kaynaklanacak?”

Rasûlullah (s.a.v.) dedi ki:

“Hayır, siz o zaman, çok olacaksınız. Fakat, selin üzerindeki çer 
çöp ve köpük gibi değersiz olacaksınız. Allah, heybetinizi düşmanın 
kalbinden çıkaracak ve sizin kalbinize bir zafiyet koyacak.”

Oradakilerden birisi dedi ki:

“Bu zafiyet nedir ya Rasûlullah?”

Rasûlullah (s.a.v.) şöyle buyurdu:

“Bu zafiyet, dünya sevgisi ve ölüm korkusudur.”978



I u hadis,bizce sahihtir ve hadis kriterlerine uymaktadır. Ancak 
hislen uydurma sayan birisi için dahi bu hadis, en geç hicri 241 
phnda mdurulmuş olabilir. Zira hadis. Ahmed b. Hanbel’in Mö- 
ıtrt/indc vc sonraki kaynaklarda geçmektedir.

Bu hadis, bugün bizim için oldukça anlaşırdır. Oysa İslam 
Hhıı'kî'l kMr “i’”? mUZaffcr *’İr ?ekilde başlamıştır. 240
Lri rib " “'ar do$ru düzgün bir mağlubiyet gö medik-

!edtC,M''"''i M''6? SaW,nS,na göstermek-

M I rl a a’ °ğ VİStİlaS1 dabi bu badisi '»m açtklamaz. 
Mdlctler(Umem^) ifadesi...

b) Savaşın İslam coğrafyasında olacağım göstermektedir. “Sof- 
ya çağırma tabın buna işaret etmektedir. Dış coğrafyada 

yenilme ıçm kullanılması beklenmez.
e) 0 gün Müslümanların sayısı az değil, çok olacaktır. Bu du­

rum, bugün gerçekten kolaylıkla anlaşılmaktadır. Nüfus, es­
kiden bugün olduğu gibi sürekli artan bir şey değildi. Bu açı 
da önemlidir.

Bu hadisi, Müslümanların son iki yüz yıla kadar anlaması ger­
çekten güçtür. Pek çok şekilde aratmama rağmen, geniş bir şer­
hine ulaşamamam da bu duruma işaret edecektir. Zira, Napol- 
pnun Mısır’ı işgalinden bugüne kadar olan süreç hariç, Müslü­
man coğrafyası Moğol istilası, Endülüs’ün işgali dışında, dikkat 
çekici bir işgal görmüş değildir. Hem Moğol istilasında hem de 
Endülüs ün işgalinde, işgalcilerin tek millet olması hadisin buna 
işareti ihtimalini düşürmektedir. Çünkü “milletler” ifadesi çoğul­
dur. Gerçi hadis, Moğol istilasına ya da Endülüs’ün işgaline işaret 
ediyor olsa dahi mucizevi olmaya devam edecektir. Zira bunlar da 
hadisin kitaplarda görüldüğü hicri 240 yılından sonra vuku bul­
muştur.

Ancak bu hadis, bizim için o kadar anlaşılır durumdadır ki, da­
ha önce hiçbir zaman böylesine anlaşılır olmadı. Osmanlı, yıkılış 
devresine girinceye kadar, İslam coğrafyası farklı milletler tarafın­
dan işgal edilmedi. Milletlerin, aç kurtlar gibi birbirini çağırdığı bir



sofraya benzemedi. Sömürgeciliğin gerçekten hızlandığı dönemde, 
İslam coğrafyasının nasıl paylaşıldığı malumdur. Bugün bir dünya 
haritasında Batı’nın sömürgeleştirdiği topraklarda cetvelle çizilmiş 
düz çizgilerle oluşan sınırlar herkesçe bilinmektedir.

4) Rasûlullah (s.a.v.) meşhur hadisinde Ammar b. Yasir’e; “Ey 
Ammar, müjdeler olsun sana seni bâğî (isyan etmiş) olan bir grup 
öldürecek!" buyurmuştur.

Hadisi, eserinde inceleyen Ebu’l-Hascn en-Nedvi diyor ki: 
“Hadis sahihtir; Buhari ve Müslim tarafından rivayet edilmiştir. 
(O), Hz. Muaviye ve yandaşlarına karşı savaşırken Siftin Vakası’n- 
da şehit oldu.’İmam Nevevi diyor ki: “Bu hadiste, Peygamber’in çok 

açık olan bazı mucizeleri vardır. Şöyle sıralanabilir:

a) Ammar b. Yasir’in öldürüleceği (O, hastahk gibi doğal se­
beplerle de ölebilirdi.)

b) Onu öldürecek kişilerin Müslüman kişiler olacağı (Yani, da­
ha önceden, bir kâfir tarafından da öldürülebilirdi.)

c) Bu kişilerin, devlete karşı gelen bâğî hükmünde olacağı.

d) Ashabın arasında bir savaşın çıkacağı.

e) Ashabın, iki ayrı gruba ayrılacakları ve iki gruptan birisinin 
bâği konumunda olacağı.””’

Bu rivayet, hadisleri kabul etmeyen birisi için dahi güvenilirdir. 
Zira, iki grup birbiriylc savaşıyor olmasına rağmen, hadisin içeriği 
bir grubun direkt aleyhinedir ve aleyhine olan grup dahi hadisin uy­
durulduğunu iddia etmemiştir.

“Ammâr’m öldürülmesi üzerine, Muaviye b. Ebu Süfyan’ın or­
dusunda büyük bir karışıklık çıktı. Onun, “asi bir topluluk” tarafın­

dan öldürüleceğine dair hadis-i şerifi hatırlayarak endişeye kapılan­
lar arasında bulunan Amr b. Âs, büyük bir üzüntüyle, böyle bir olayı 

görmektense, yirmi yıl önce ölmüş olmayı tercih ettiğini söyleyince 

Muaviye, Onu biz öldürmedik, onu buraya getirenler öldürdü.” di­

yerek Amr’ı teselli etmeye çalıştı.”979 980

979. Ebu 1-Hascn en-Nedvi, Peygamberimizin Geleceğe Yönelik Haberleri, s. 77.
980. https://islamansiklopedisi.org.tr/ammar-b-yasir

https://islamansiklopedisi.org.tr/ammar-b-yasir


O hâlde savaşan iki grubun, üzerinde ittifak ettiği bu rivaye­
te toplumda bilindiğini ve doğru olduğunu kolayca anlayabiliriz.

Bu tarz geleceğe yönelik mucizevi haberlerle ilgili koca koca 
eserler varılır. Biz sadece birkaç örnek serdediyoruz.

5) Efendimiz (s.a.v.), "Medine’ye dcccal vc veba hastalığı girc- 
meşteek.*1” buyurmuştur. Hadis sahihtir.

Ebu’l-Hasen en-Nedvi diyor ki: “Zira Peygamber Efendimizin 
((.ıv.Jbu sozu sarf ettiği zamandan günümüze kadar veba hastalığı 
Medine ye girmemiştir. Bu hadiste, Peygamber Efendimizin (sav) 
birmuozcsı vardır. Çünkü Allah’tan başka hiç kimse, vebanın her- 
hıngi bir şehre kati suretle giremeyeceğini bilemez.”

Burada hadisin -hâşâ- uydurulduğu söylense dahi ondan son­
raki donem için mucizevi olmaya devam edecektir.

6) Başka bir hadiste: “Ayakkabdarı kıldan bir kavimle savaş­
madıkça kıyamet kopmaz. Siz, yüzleri kılıflı kalkanlar gibi, gözleri 
küçük, burunları yassı olan bir kavimle savaşmadıkça kıyamet kop- 
nuz.”*5-’

Bakınız, bu hadis ilginçtir. Turan Dursun vc okuyucusu olan 
günümüz sosyal medya ateistleri, buradan İslam’a saldırmaya ça­
lışmışlardır. Hatta Turan Dursun, bu hadisi anlattığı bölüm başlı­
ğım -ne alaka ise- “Türkler isteseler de Müslüman olamazlar.” di­
te koymuştur. Hadisin neresinden bu anlam çıkıyor, orası muam­
ma. Zira bu hadis, emir değil haberdir. Yani, “Savaşın!” değil, “Sa­
taşılacak.” demektir.

Bizce bundan da öte, bilakis bu hadis bir mucizedir. Tarih bo­
lunca çok âlim tarafından işaret olunan grubun,Türkler olduğu dü­
şünülmüştür. Eğer Türkler bağlamında ise zaten haber doğru çık­
mıştır. Çünkü Müslüman olmayan Türklerle Araplar arasında daha 
önceden olan savaşlar, bu haberin doğru çıkması anlamına gelmek­
tedir. Ancak bizce hadis, Türklcre işaret etmemektedir. Bunun se­
bebini şöyle izah edebiliriz: * *

Buhari,“Kitâbu Fcdâili'l-Mcdinc”,4/95 (1880); Müslim,“Kitâbü’l-Hac”, 

2/1005; Muvatta, “Kitâbü’l-Câmi”, 2/890.
982. Buhari, “Cihad”, 95,96, “Menâkıb”, 25; Müslim, “Fıten”, 62, (2912).



M*^Cr/,Zİ!’,,raktlkÇa'SİZ dc °nIan b,rakın (°nlarla «avaşrna- 
yın) Bu hadisi, Tabcram ve Ebu Ya'la nakletmiştir. Eğer bu bağ­
lamda, lurklcr bu şekilde ele alındıysa ilk hadisin bizce sayılan va- 

~ “T71’ taş.yan Moğollar olma ihtimali çok daha güç- 
ludur. ZıraTurklerle ilgili, haberden ziyade direkt emir vardır; “Sa- 

vaşmaym! Şeklinde. O hâlde, “Savaşacaksınız.” haberinin anlaşd- 
ması zorlaşacaktır. Oysa bu “Savaşacaksınız.” haberi, bahsedilen ni- 
t'l'Ucrc uygun olan Moğollara hamledildiğinde, metinler arası an­

lam bütünlüğü daha yüksek olur.

Böyle baktığımızda, Müslüman coğrafyanın şu son yüzyıllar­
da yaşadığı felaketten önceki 1200 ydda başrna gelen en büyük afet 

o an Moğol istilası haber verilmiş olur. Ayrıca bu üslup, hadislerde 
sık kullanılan bir uslup değildir. Yani, “Şu, şu vasıflardakilerle savaş­
madıkça kıyamet kopmayacak.” tarzmda... Ben bundan başka bir 

sahih nvayet anımsayamıyorum. Böyle olunca, İslam tarihindeki en 
büyük felaket, sadece o olaya has bir üslupla net bir işaretle en az 

600 yıl evvelden haber verilmiş olur.

Bu arada, bir yanlış anlamaya da işaret edelim; "Şu olmadan kı­

yamet kopmaz.” üslubu çok yaygındır. Bu, illaki kıyametten hemen 

öncesini işaret etmek zorunda değildir. Yani Nebiden (s.a.v.) hemen 
sonrasından başlayarak kıyamete kadar olacak aralıktaki her olay, bu 

üslup ile haber verilebilir. Çünkü bu, “Şu olay muhakkak olacaktır.” 

anlamına gelir. Zaman aralığı tayin etmez.

Hadislere güvenmeyen, hadislerin uydurulduğunu düşünen bi­

risi için bile en geç 800 yıllarında söylenmiş olması gerekir. Zira, bu 

dönemde neredeyse tüm hadis kitapları tamamlanmıştır. Bu hadis­

ler, o dönemlerde yazılan ve bugün elimizde olan tefsirlere dahi gir­

miştir. Yani hadisleri tamamen uydurma kabul eden birisi için dahi 

bu rivayet, mucize olmaya devam edecektir.983 Çünkü hadislerin tüm 

yazımının neredeyse bittiği984 tarih bile, olaydan 400 yıl öncesidir.

983. Hadıslcnn güvenilirliği meselesi ile ilgili “Kaynaklarımızın Güvenilirli­

ği bölümünde kısaca bilgi verdik.
984. Yani büyük ve bilinen eserlerin yazılmış olmasını kastediyorum. Hadis­

lerin yazımı ilk dönemden itibaren başlamıştır. Burada önemli ve temel 

eserlerin yazımının bitmesi dönemine işaret ediyorum.



Ayrıca bu bölümde naklettiğimiz hadisler, hadislerin tamamı­
nın güvenilmez olduğunu iddia edenler aleyhinde de delil olacaktır. 
Zira Nebinin (s.a.v.) mucize gösterdiğine inanmayan birisi, hadisi 
kimin uydurduğunu düşünüyorsa O’nun mucize gösterdiğine inan- 
nıık zorunda kalacaktır.

7) Bir gelecek haberini daha örnek getirelim. Hz. Muham- 
med’in (s.a.v.) oğlu rahmetli oluyor. Başka oğlu da olmadığı için 
Mekke müşrikleri O’na, “ebter” yani “soyu kesik” diye lakap takıp 
dalga geçiyorlar. Böylece yarasını deşmeye çalışıyorlar. Kevser su­
resinde, bunu söyleyen müşrikler kastedilerek “Esas senin düşman- 
lann ebterdir.” deniyor. Ayrıca Hz. Muhammed’e (s.a.v.) hitaben 
‘Biz sana kevser verdik.” buyuruluyor. Kevser, ahirette Kevser su­
yuna işaret ettiği gibi dünyada da “bolluk bereket ve her türlü ha­
yır’ anlamına gelir. Zaten türediği kök, (k-s-r) çokluk anlamına 
gelir.

Ortam şartlan hayal edildiğinde, önümüzde şöyle bir tablo can­
lanıyor: Çok zayıf durumda olan bir müminler topluluğu ve tabile­
rine eziyet edilmesine dahi engel olamayacak güçte bir Peygamber 
(s.a.v.). O, vefat etmiş olan oğlunun acısını yaşarken öz amcası olan 
Ebu Leheb, oğlunun ölümü ile keyiflenip Onunla dalga geçiyor. Bu 
atmosferde iki haber geliyor:

1. “Sana Kevser verdik.”

2. “Esas senin düşmanlarının soyu kesiktir.”

0 dönemde Arap toplumunda erkek evlat, babanın şanını de­
vam ettirecek bir nimet olarak ele alınırdı. Bugün bile çoğu coğ­
rafyada erkek evlat, soyun devamı açısından maalesef daha fazla 
önemsenir. Müşrikler, soyu ve şanı devam etmeyecek diye onun­
la dalga geçiyorlar ve kendilerinin pek çok erkek evladı var. An­
cak ayet, ortam şartlarının ve müşahede edilenin tam aksi bir du­
rumu haber veriyor. Bugüne bakınız; “Seyyid ve Şerif” olup soyu­
nu Nebiye (s.a.v.) dayandırmak için insanlar çaba harcarken ve 
hatta bazıları sahte soylar uydururken kendini Ebu Leheb ya da 
Ebu Cehil e nispet eden kimdir? Böylece iki haber de gerçekleşmiş 
oluyor hem de hiç kimse mevcut durumdan bunu tahmin edeme­
yecekken.



Yaşanılan Ana Dair Gayb Haberleri

Kur’an’ın anda olan vc bilmesi mümkün olmayan şeyleri aktar­
ması vc bunların doğru çıkmasıdır.

ılı ı*İJ cPj j~Â ilj

“Hani Peygamber, eşlerinden bazılarına gizli bir söz söylemişti. 
Derken o (eşlerinden biri), bunu (başka bir eşine) haber verip Allah 
da ona bunu açığa vurunca, o (Peygamber) da bir kısmını açıklamış, 
bir kısmım (söylemekten) vazgeçmişti. Sonunda haberi verince, (eşi) 
demişti ki: ‘Bunu sana kim haber verdi?’O da ‘Bana bilen, (her şey­
den) haberdar olan (Allah) haber verdi.’demişti.”’85

Ayetin iniş sebebi üzerine uzunca konuşabiliriz. Ancak hadis­
lere hiç girmesek dahi, ayetin lafzı oldukça açıktır. İsteyen, surenin 
başından itibaren de okuyabilir. Kitabın hacmini artırmak isteme­
diğimiz için gerektiği kadarıyla iktifa ediyoruz.

Ayetten, sarahaten hissedilen şeyi şöyle dile getirebiliriz; Ne- 
bi’den (s.a.v.) gizli bir olay yaşanmış ve eşi, Nebinin (s.a.v.) bunu 
bilmesinin imkânsız olduğunu biliyor. O yüzden “Bunu kim sana 
söyledi? Kim bildirdi?” diye soruyor. Nebi (s.a.v.), direkt Allah’tan 
gelen vahye atıf yapıyor.

Böyle bir olay hiç olmamış olsa, Efendimizin eşlerinin onca 
ağır mükellefiyete dayanıp namaz kılma vb. ibadetleri yerine getir­
mekle uğraşmayacağı bizim için malumdur. Bunun temelini mu­
kaddime kısmında anlatmıştık. Temellendirmemizi hatırlayama- 
yanın oraya dönmesi uygun olacaktır. Konu, eşleri üzerinden ol­
duğunda, eşleri onun peygamber olmadığını bilselerdi, -hâşâ- ya­
lan olduğunu bildikleri din için hayatlarını heba etmeme şansına 
sahiplerdi.



I4*jj LaJİI jajj 0**^O’ <p ıxr^' ü

G-l tj-JUcu

'Ey Peygamber! Eşlerine şöyle söyle: Eğer dünya dirliğini ve 
süsünü (refahını) istiyorsanız, gelin size boşanma bedellerinizi ve­
reyim de sizi güzellikle salıvereyim.””6

Bu teklifle, boşanma konusunda muhayyer bırakılmışlardı. O 
an bu yalandan kurtulabilirlerdi. O hâlde biz, şunu net bir şekil­
de anlarız: Peygamber (s.a.v.) bilmesinin mümkün olmadığı bir ha­
beri öğrenmişti ve bunu eşlerine bildirmişti.Oysa Onunla kalma­
lı tercih etmişlerdi.

O hâlde biz, bu ayetin, gerçekten onları şaşırtacak bir şekilde 
HzMuhammcd’in (s.a.v.) bilmesini mümkün görmedikleri bir hu­
susa işaret ettiğini anlamış oluruz.

Geçmişe Dair Gayb Haberleri

Bu bölüm Hz. Muhammed’in (s.a.v.), geçmişte olan ve ken­
disinin haberdar olmadığı ya da olamayacağı şeyleri haber verme­
si üzerinedir.

Bu bağlamda inceleyeceğimiz örnek, Kur’an kıssaları olacaktır. 
Bir önceki bölümde, Hz. Muhammed’in (s.a.v.), yazılı ya da söz­
lü eğitim almadığını göstermiş ve iddialara cevap vermiştik. Ay­
aca Hz. Muhammed’in (s.a.v.), okuma yazma bilmediği konusu­
nu tartışmıştık. Eğitim almadığını genel olarak o bölümde gös­
terdikten sonra bu bölümde, “kıssaların eğitimini almış olamaya­
cağı” ve dolayısıyla kıssa anlatılarının mucizevi olduğunu göster­
meye çalışacağız.

Öncelikle muhaliflerimizin, Kur’an kıssalarını, Hz. Muham­
med’in (s.a.v.) bildiğine dair iddia ve delillerini ele alalım.



Esâtiru 7~ Evvelin

Muhaliflerimizin; “Kur’an kıssaları, o dönemde biliniyordu.” 
derken ellerindeki tek delilleri Kur’an-ı Kerim’de, müşriklerin itira­
zı olarak geçen "csâtîru l-cwclin"yani “eskilerin masalları” ifadesidir.

Kuranı Kerim’de onlann bu ithamları, dokuz defa nakledilmiş­
tir. Anlaşıldığı kadarı ile bu, sık öne sürdükleri bir itirazdı. Buradan, 
Kur’an’ın.itirazları naklettiği anlaşılır. Kitap boyunca kullandığımız 
ikincil delil vc müşriklerin sessizliği, argümanımıza delil olur. Şim­
di biz, bu ayetlerin, kontekst (bağlam) içerisinde incelemesini yapa­
cağız. Müşriklerin bu ithamla nevi kastettiklerini anlamaya çalışa­
cağız. Dileyenin, anlatacağımız kontekst (bağlam) bilgilerini kont­
rol edebilmesi için öncelikle ayetlerin listesini verelim. İlgili ayetler 
şunlardır: Kalem 15, Mutaflıfln 13, Nah! 24, Furkân 5, Müminûn 
83, Nemi 68, Ahkâf 17-18, Enfal 31, Enam 25.

Bu ayetler dört grup şeklinde ele alınabilirler:

1) Bu ayetlerin bir kısmında bu ifade, müşriklerin ağzından, on­
ları tasvir etmek için nakledilmiştir. Bu tarz ayetlerde, bu sözü han­
gi bağlamda söyledikleri tam anlaşılmamaktadır.

Bu tarz ayetlerin misali şöyle bir söz söylenmesi gibidir; “Onlar 
yoksula yardım etmiyorlar, müminlere yalancı diyorlar.“Örneğin bu 
ifadede de itham nakledilmiş, ancak hangi hususta müminleri yala­
na nispet ettikleri açıklanmamıştır. Bu ayetler, “Müşrikler şöyledir, 
Kuran hakkında böyle derler.” gibi onları tavsif etmeye yöneliktir. 
Yani, “Müşrik kimdir?” sorusuna Kuranın cevabı niteliğini taşırlar.

Bu tarz ayetlerde kıssa bağlamı yoktur. Bunlar şöyledir:

5-LlSÎ Jıi dui ıSı
“Ayetlerimiz ona okunduğu zam an,‘öncekilerin m asalları’der.”9*7

Ju u3çî ıSı
“Ona ayetlerimiz okunduğu zaman/öncekilerin masalları’der.”’*'

987. el-Kalem, 68/15.
988. cl-Mucaffîfîn, 83/13.



jJjS?' îpü ^Şj jyî ıSu jj lîjj

"Onlara,‘Rabbiniz ne indirdi?’diye sorulsa öncekilerin masal* 
Unnı’derler."9*9

Bu üç ayetten sonra, bağlamı anlaşılan ayetler gelmektedir.

2) Şu üç ayetin bağlamında onların, “eskilerin masalları"dediği 
şeylerin, kıssalar olmadığı, kıyamet gibi öğretiler olduğu açıkça an­
laşılmaktadır. Onların bu sözleri, “Zenginlik ihtiyaç azlığıdır."gibi 
eskiden beri söylenen bir söze, “eskilerin masalları"denilmesi gibi­
dir. İlgili ayetler şunlardır:

iki j| ı jj» iSyÇÎj CapJ jJLj

"öncekiler: ‘Ölüp toprak ve bir yığın kemik olduğumuzda mı 

diriltileceğiz? And olsun ki biz ve daha önce de babalarımız tehdit 
edilmişti; bu, öncekilerin masallarından başka bir şey değildir.’ de­
mişlerdi."9*’

l-L* û» <Jr-* bj^j AâJ

“İnkâr edenler: ‘Biz ve babalarımız toprak olduğumuzda mı, 
doğrusu bizler mi tekrar çıkarılacağız? Bununla biz de daha önce 
babalarımız da, and olsun ki, tehdit edilmiştik. Bu, öncekilerin ma- 
sallanndan başka bir şey değildir.’ dediler."989 990 991

989. en-Nahl, 16/24.
990. d-Mu minûn, 23/83.
991. en-Ncml, 27/68.

cJj>- Jjj ûl ç^iiİJüûl 4jjJlJlî j

I f _ j X X > X * X X J
u 4İji *—■U-jj 4^ı i t*-*j Ct*

5J5Ç1 iki

“Annesine babasına, ‘Of ikinizden; benden önce nice nesiller 
gelip geçmişken beni tekrar diriltilmcmle mi tehdit ediyorsunuz?’ 
diyen kimseye, anne babası Allah’a sığınarak ‘Sana yazıklar olsun! 
İnan, doğrusu Allah’ın sözü gerçektir.’dedikleri hâlde,‘Bu Kur’an,



i»«mvAMm ri için isiwn

öncekilerin marallarından başka bir şey değildir.’diye cevap veren­
ler, işte onlar kendilerinden önce cinlerden ve insanlardan gelip geç­
miş ümmetler içinde, Allah’ın azap vadinin aleyhlerinde gerçekleş­
tiği kimselerdir. l\>ğrusu onlar hüsranda olanlardır.’*'”2

Bu üç ayette tekrar diriltilme olgusuna, “eskilerin masallan"dc- 
mişlerdir.

o) Bu üç ayetten sonra onlann, Kuranın mucizevi bir kitap ol­
duğu iddiasını reddederken bu ifadeyi kullandıklarım görüyoruz. Bu 
ayetlerde de içerik yönünden kıyamet vb. hususları kastediyor olma 
ihtimalleri yüksektir.

^1 ^d^ıLöiıîijL

"Ayetlerimiz onlara okunduğu zaman, ‘İşittik, işittik! İstesek biz 
de aynını söyleşebiliriz; bu sadece eskilerin masallandır.’dcrlcrdi.”993 994

991 d-Ahkif, 46/17-18.
991 d-Enfîl,8/31.
994. d-Enftl.8/32.

Bu ayette onlar, i'câz iddiasına itiraz etmiş durumdadırlar. Da­
ha önce çok yerde işaret ettiğimiz üzere, böyle hararetli bir tartış­
mada, mislini ortaya koymak yerine, ucuz bir yafta ile konuyu ge­
çiştirme)! tercih etmişlerdir.

Onlann bu iddiaları müphemdir; kıssalarla ilintili değildir. 
Muhtemeldir iki numaralı bölümde gösterdiğimiz üzere; kıyamet, 
ahiret vb. olguları kastetmektedirler. Ayrıca onların i’câz iddiasına 
karşı tavırları, delilsiz bir yaftalamadan ibaret görünmektedir. Za­
ten kontekste (bağlama) baktığımızda, bir sonraki ayet, onların iti­
razlarının temelini göstermesi açısından ironiktir.

üj ^»4^11^1^

“Bir de ’Ey Allah'ımız, eğer bu (Kur’an) bir gerçek olarak senin 
katından ise gökyüzünden üstümüze taş yağdır veya acı bir azap ge­
tir (bakalım).’ demişlerdi."9*



İçiz iddiasının yaftalama ile geçiştirilmeye çalışıldığına bugün 
çjcçışahit olduğumuz gibi, bu argümana da oldukça sık rastlamak­
tır. Bu öylesine garip bir iddia ki, iddia sahibi, âlemlerin Rabbi- 
si bir şeyi yapmaya zorlayabileceğini zannetmektedir. Sanki -hâşâ- 
.UJrh’m damarına basacak ve O nu, kendisini cezalandırmaya zor- 
•ınbikcek. Normal insanlar dahi böyle bir durumda tavırlarına hâ- 
baolamadıklarında bir eksiklik ifade ederken âlemlerin Rabbi on- 
Jjnntanrlan ile bir davranışa zorlanmış olacak. Hâşâ ve kolla... Şu 
bıbftıki nakışlığa bakınız. Sonsuz kudreti ve İradeyi, kendi istedi- 
Öfciüyapmaya zorlayabileceğini düşünmek...

Amca tüm bu laf cambazlıklarının i‘câz iddiası ile alakası ol- 
srsusı, konuyu değiştirme gayretlerini gösterme açısından ironik 
Sr örnek olarak önümüzde durmaktadır.

Kur’an,onların tüm fiillerini, bugün de aynıyla şahit olduğumuz 
âûckkrlc anlatarak aslında farklı bir mucize daha göstermektedir.

Nihayetinde, ayetin bağlamının kıssalara işaret etmediğini söy­
lesek zor değildir. ilgili ikinci ayet ise şöyledir:

ji klikti-j cCJ] ‘-j j

cA*- Op #3
Sn jj

*Onlardan seni dinleyenler vardır, Kuranı anlarlar diye kalple­
rse örtüler kulaklarına da ağırlık koyduk. Onlar her türlü mucize­
yi götseler bile, yine de ona inanmazlar, nihayet sana geldiklerinde 
i seninle çekişirler. İnkâr edenler, 'Bu, öncekilerin masallarından 
hjh bir şey değildir.’ derler.”995

d-Enim,6/25.

d-Enim, 6/26.

‘Onlar hem insanları peygamberden uzak tutmaya çalışırlar 
to de kendileri ondan uzak dururlar. Oysa onlar farkında olma­
ca inak kendilerini mahvederler.”996



Bu ayette de i’ciz iddiasına aynı şekilde itirazları görünmek­
tedir.

4) Çok net bir kontekst (bağlam) olmasa aşağıdaki ayetlerin, 
kıssalar hakkında olma ihtimali vardır. Ayetler arası bağlantıdan çok 
net olarak anlaşılmasa da İkiyle bir ihtimal hissedilmektedir. Ayrıca, 
ilgili ayetin nüzul sebebi olan hadisler ve İslam tarihinde algılanışı, 
kıssalara yönelik bir itiraz gibi ele alınmasına müsaittir, burkan sure­
sinin 4-6. ayetlerini bu yüzden detaylı incelemeyi uygun buluyoruz.

Furkan Suresinin 4~6. Ayetleri

5^* (yi Lyjl eli] 'jl I ûj IJlİj 
ûf* 5?^^ ^5 eJi jı?- i**

oijkLiı ^jJı iiyî Ji 5

"İnkarcılar dediler ki: ‘Bu (Kur’an), olsa olsa ancak onun uydur­
duğu bir yalandır, kendisi düzüp uydurmuş ve ona bir başka toplu­
luk da yardımda bulunmuştur.’Böylelikle onlar, hiç şüphesiz hak­
sızlık ve iftira ile geldiler. Ve dediler ki: ‘Bu, geçmişlerin uydurdu­
ğu masallardır, bir başkasına yazdırmış olup kendisine sabah akşam 
okunmaktadır.’De ki: ‘Onu, göklerde ve yerde gizli olanı bilen (Al­
lah) indirmiştir. Doğrusu o, çok bağışlayandır, çok esirgeyendir.”997 998

997. d-Furidn, 25/4-6
998. cn-Nahl, 16/103.

0/AmL jjl jUJ ^*5 till jjJyjû jLfjf p-Lij

SfT* <5^5* 1
“And olsun ki biz, onlann/Bunu kendisine ancak bir beşer öğ­

retmektedir.’ dediklerini biliyoruz. Saparak kendisine yöneldikle­
ri (kimse)nin dili a'ccmîdir, bu ise açıkça Arapça olan bir dildir.”9”1



Bahira konusunu, "Fctanct Delilleri" bölümümüzde incelemiş­
tik. Ih. Muhammed'in (s.a.v.) Bahira'dan eğitim almadığına dair bu 
nette de delil vardır. Eğer Bahira gibi birinden öğrenmiş olsaydı ya 
dı daha önce bu bilgilere sahip olsaydı, muhakkak itirazlarının içe­
ninde bu olurdu. Oysa onlar böyle bir bilgi olmadığı için, “Kendi­
line ubah akşam okunmaktadır." diyerek iddiayı güncelde yaşayan 
kişiler üzerinden dile getirmektedirler.

0 hâlde Mekkelilerin bu itirazını da ele alacak olursak pek çok 
yönden çürük olduklarını göreceğiz. Bu kişilerin, çoğunluğun kabul 
ettiğine göre, ehl-i kitap olan köleler olduğu söylenmiştir. Addas, 
Yesar ve Cebr isimleri üzerinde yoğunlaşılmışım

Surenin de Mekki olduğunu göz önünde bulunduracak olursak 
onlann itirazları, daha ziyade Kur’an kıssalarının içeriğine yöneliyor 
olmalıdır. Kuran kıssaları büyük çoğunlukla Mekki’dir. Hatta, kıs­
sa içeriyor olması, ilgili surenin Mekki olduğuna alamet kabul edil­
miştir. Onları bu itiraza yönelten şey, daha önce de gösterdiğimiz 
ürere,Kuran kıssalar aktarırken “Sen bunları daha önce bilmiyor­
dun.* vurgusunda bulunmasıdır. Onlar, ehl-i kitap olduklarım bil­
dikleri köleler üzerinden bu durumun açıklanabileceğini düşünmüş 
olmalılar. Peki bu iddiaları bir anlam ifade etmekte midir?

1. Bu köleler Müslüman’dır. O hâlde bu kurgu kabul edildiğin­
de, bu kölelerin samimi olmadıkları vc insanları kandırmak 
için Müsliimanmış gibi yaptıklarını varsaymamız gerekirdi. 
Oysa bu da problemlidir. Zira onlar, İslam’ı yok edecek giz­
li bir bilgiye ilk günden beri sahipken neden bununla ken­
dilerine dünyevi menfaat devşirmediler?

Böyle bir kurguda, samimi olmadıklarım düşündüğümüz bu 
insanlar, neden Ebubekir, Ömer, Ebu Ubeyde, Abdullah b. 
Mes’ud gibi Hz. Muhammed’in (s.a.v.) büyük sahabilcri ara­
sına girmediler? Hz. Muhammed (s.a.v.) gücü eline geçirdi­
ğinde, neden valilikler, yöneticilikler almadılar? Bakınız, bu 
şahısların adını dahi çoğu insan bu satırlardan öğrenmiştir. 
Aslında onların isimleri de net değildir. Addas, Yesar vc Cebr 
isimleri daha çoğunlukla söylenmiştir. Ancak Yaiş, Haramio- 
ğulları’nın adı bilinmeyen bir kölesi, Bcl'am adında birisi ol­
duğu da söylenmiştir. Bu kadar temel fonksiyonu görmüş ki- 



çilerin ve dinin plan olduğunu bilmelerine rağmen Müslü- 

manmış gibi görünen kişilerin, hiçbir mertebe alamamaları 

ya da onlara hiçbir mertebe verilmemesi nasıl anlaşılabilir?

2. Kıssalar özelinde, eğer bu köleler chl-i kitap I Iristiyan ya da 

Yahudi olmaları hasebi ile kıssalara kaynak olabiliyorlarsa, 

Kuran kıssaları ile bu kitaplardaki uyumsuzlukların kaynağı 
nedir? İlerleyen sayfalarda bununla ilgili çokça örnek verece­

ğiz. Onlann, kıssaları böyle aktarmaları için Yahudi ve Hristi- 

yanlann kitaplanndan alıntılamıyor olmaları gerekmektedir.w

3. Mckkclilerin itirazlarının altı dolu olsaydı, kolaylıkla fiile 

geçebilirlerdi. Oysa onlar da boş laf söylediklerini biliyor­

lardı. “Bir başkasına yazdırmış olup kendisine sabah akşam 

okunmaktadır.'ifadesi, materyale işaret etmektedir. Bu köle­

ler, müşriklerin köleleri idiler. Onlar, Hz. Muhammed (s.a.v.) 

ile oturduklannda, kolaylıkla ilgili yerlere baskın yapmaya ve 

materyali ele geçirmeye çalışabilirlerdi. Oysa böyle bir veri 

yoktur.

4. Gerçekten böyle bir durum olsaydı, Hz. Muhammed (s.a.v.) 

bunu,yirmi üç yıl boyunca kendi eşlerinden ve evine sürekli 

girip çıkan pek çok sahabiden nasıl gizleyebilirdi? Bilindiği 

üzere O, halkın içerisinde yaşardı. Bununla ilgili, kitabın ön­

ceki bölümlerinde anlatılarda bulunduk. Mesela, Medine’ye 

hicret esnasında Ebu Eyyub el-Ensari’nin evinde uzun müd­

det misafir olarak yaşadığını biliyoruz. Bu dönemde vahiyler 

nasıl geldi? Nasıl yakalanmadı? Yakalandığını ve diğer saha- 

bilerin, bu dinin böyle bir kaynağa dayandığını düşünecek 

olursak onların, din için yaptıkları ve daha önce pek çok ör­

neğini verdiğimiz fedakârlıkları nasıl anlaşılacaktır?

5. Yirmi üç yıl boyunca pek çok farklı ortamda nazil olan ayet­

ler, nasıl bu şekilde sabah akşam alınıyor olabilir? Kuranın 

üslubundan, pek çok ayetin münferit olayların peşi sıra in­

diğini anlayabiliyoruz. Böyle acil anlarda, nasıl ayetleri baş­

kasından almış olabilir?

999. Kıssa anlatılanndaki farklın bilmeyenler, ilgili bölüme başvurabilirler.



Eğer -hâşâ- Kuran, elıl-i kitapıan bilgin düzeyinde olma­
yan iki kişinin verdiği bilgi ve daha önce şiir yazmayan biri­
nin1'™ fesahati ile açıklanabilecek bir metin olsaydı, Mckkc- 
liler,’Kuranın mislini getirin!" meydan okumasına neden 
karşılık veremesinler? Daha bilgili chl-i kitaba danışabilir 
ve meşhur şairleri kafa kafaya vererek daha iyi bir metin or­
taya koyabilirlerdi.

7. Bu başarılar, adlarını bile çoğunluğun ilk defa duydukları bu 
kişilerin hangi donanımı ile açıklanabilir? O günün Hristi­
yan ve Yahudi âlimlerinin bile böyle bir donanıma sahip ol­
madıklarını, ilerleyen sayfalarda göstereceğiz. Ayrıca böyle- 
si donanıma sahip olan kişilerin, kendilerini hiç belli etme­
meleri, o toplumda dikkat çekmemelerinin sebebi de açık­
lanmalı.

8. Son problem şudur: Bu teori -hâşâ- Kuran kıssalarını açık­
lıyor olsa dahi, “Fetanet Delilleri” bölümü boyunca açıkladı­
ğımız siyasi, askeri, hukuki, ahlaki ve kültürel başarıları na­
sıl açıklayacaktır? Mckkclilcr bu itirazı öne sürdüklerinde, bu 
başarılar henüz gerçekleşmemişti ve belki itirazları bu açı­
dan bir anlam ifade eder durumdaydı. Oysa bugünden ge­
riye bakan ve bu başarıların gerçekleşmesinden sonra tarih 
okuyan Altay için bu itiraz ne anlam ifade eder? Söylenildi­
ği gibi olsa dahi. Kuranı açıklayamamaktadır.

Bu yazdığımız sekiz maddeden bir tanesi bile böyle bir iddiayı 
çürümeye yetecektir. Ayrıca biz bu olaydan önemli bazı çıkarım- 
Imb bulunabiliriz:

1. Müşrikler itiraz ediyor ve itirazları naklediliyordu. O hâlde 

itirazlarının naklcdilmediği konularda, Kur’an’ın verdiği ta­
rihî bilgilere itimat edebiliriz.

2. Onlar, Hz. Muhammed’i (s.a.v.) çocukluğundan beri tanı­
yorlardı. Bazıları O nun amcası derecesinde yakın akrobasiy­
di. Hz. Muhammcd’in (s.a.v.) getirdiği kitabın, O’nun dona­

nımı ile açıklanamayacağını kavmindeki herkes bildiği için

KCO. Hz. Muhammcd’in (s.a.v.) daha önce şiir yazmaması hususu, “Mucize 
Delilleri" bölümünün “Belagat" alt başlığında açıklanacaktır.



dış kaynağa yönelmek zorunda kaldılar. "Muhammed bun­
ları önceden de bilirdi, vahiyle alakası yoktur." diyebilirlerdi. 
Ancak onlar chl-i kitaptan köleler vb. dış kaynak üzerinden 
haberi açıklamaya çalıştılar. Çünkü metnin, I İz. Muhammed 

(s.a.v.) ile açıklanamayacağını biliyorlardı.

3. Özellikle kıssalar özelinde Kurandaki bilgi, Mekke’deki bil­
gi düzeyi ile de açıklanabilir değildi. öyle olsaydı, itirazla­

rında, chl-i kitap seçimine gerek kalmazdı. Mekke vasatın­
da, bu kıssaların bilinmediğini ve Mckkclilcrin, “Bu bilgiye, 
ancak chl-i kitaptan birisi vâkıf olabilir." diye düşündükleri­
ni çıkarsayabiliriz.

4. iki ve üçüncü maddelerin gösterdiği üzere "csâtîru’l-cv- 

vclin’ ifadesi, sadece küçümseme gayesi ile söylenmiş, te­
melsiz bir sözdür. Eğer herkesin bildiği şeyler olsaydı, du­
rumu açıklamak için nc dış kaynaca ne de chl-i kitap kay­
naca ihtiyaç duyarlardı. ‘Bunları zaten hepimiz biliy oruz. 

Muhammed de biliyordu."gibi bir itirazla gelirlerdi. O hâl­
de bu itiraz, ancak muhalifini tahkir etmek için kendileri­
nin de yalan olduğunu bildiği bir iftirayı atan kişilerin iti­
razı gibi algılanabilir. Örneğin, zeki olan bir muhalifini 

aptallıkla va da bilgili muhalifini cahillikle itham etmek 

gibi.™

Bahira kıssasını daha önceki sayfalarda inceledik. Şimdi ince­
lediğimiz iddiadan sonra, İslam ile ilgili bilgisi olan hiç kimse tara­

fından ciddiye alınmamış olan "Muhammed (s.a.v.) tüm aktardıkla­

rını Varakadan öğrendi" vb. itirazlar için ayrıca uzunca yazı yazma­
ya gerek duymuyoruz. Bu, sadece avam arasında dile getirilen ma­

sallar cinsindendir.

Şahıslar; "Muhammcdc tüm bilgiler Hz. Hatice’nin amca­
sı Varaka tarafından öğretildi." diyor. Delil sorduğunuzda, vahyin 
başlangıcı hadisine işaret ediyorlar. Aynı hadisin sonunda, Vara­

kanın, Hz. Muhammcdc (s.a.v.) nübüvvet geldikten hemen son­
ra vefat eniği yazıyor. Nasıl yirmi üç yıl süren sayfalardır anlattığı-

1001. 2-4. maddeler bir sonraki bolümde "Mucize Delilleri" başlığında "Geç­
mişe Dair Gayb Haberleri"alt başlığı içerisinde kullanılacaktır. 



cm: durumları açıklamış mı oluyorlar bununla? Aynı hadiste, Va- 
nh'nın Hz. Muhammed e (s.a.v.), eski kitaplarda gördüğü işaretler 
gbcbivle iman ettiği söyleniyor. Bununla neden iman etmiyorlar o 

Mkk?

Varaka diye birinin var olduğunu anlayabileceğiniz tek hadis 
bodur. 0 hadisin metninde de Hz. Muhammed’in (s.a.v.) nübüv­
vetinden hemen sonra Varakanın vefat ettiği yazıyor. Varaka'nın, 
Hr. Muhımmcdc (s.a.v.) mucizevi bir şekilde iman ettiği yazıyor. 
Hadisi neye göre bölüp “Varaka vardı."bilgisini kabul ediyor da dc- 
nnunı reddediyorlar? Diyelim ki keyfi olarak böldüler; peki, hangi 
delille' Varaka vardı." bilgisini "Varaka Muhammed e öğretiyordu." 
jtkEnde devam ettiriyorlar?

Hadis sahihse -ki bizce sahihtir- Varaka diye bir şahıs vardır ve 
Hr. Muhammed e (s.a.v.) mucizevi bir şekilde iman edip ilk vahiy­
den hemen sonra ölmüştür. Eğer muhatab hadisin sahih olmadığını 
iddia ediyorsa ona göre Varaka diye bir şahıs zaten yoktur. “Varaka 
dne bir şahıs vardır ve ölmemiştir, Muhammede dini o öğretmiş- 
tt’diyorlarsa ölmediğine ve sonrasında Hz. Muhammed’i (s.a.v.) 
eğittiğine dair delil nedir?

Amca, Bahira kıssasına itiraz ederken öne sürdüğümüz tüm 
deülkr, bu iddia için de geçerli olacaktır.

Onlann bu iddiaları, daha fazla tenkidi hak etmeyecek durum­

duk. Böyle saçmalıklarla uzun uzadıya uğraşmak insanın zihni­
si küçültür.

Umanm bizim, sayfalardır onlann delillerini tüm yönleri ile ele 

ıhp çürüttüğümüz gibi, onlar da bizim delillerimizi değerlendirir­
ler. Zira ilmi bir tavır bunu gerektirmektedir.

Kıssaları Yazılı Öğrenmesi Mümkün müdür?

Hz. Muhammed’in (s.a.v.) okuma yazma bilmediğini, önce­

li bölümlerde temelle ndirmiştik. Böyle bir iddiası olan kişinin, bu 

tülümdeki delillerimizle birlikte o bölümdeki delillerimize de ce- 

np vermesi gerekmektedir.



I b. Muhammed (s.a.v.) kıssaları alıntılamış olsaydı.hangi metin­
leri okumuş olması gerekirdi? Bununla ilgili çalışma var mıdır? Evet, 
Almanca temelli olarak oryantalistlerin yaptığı bir çalışma vardır.

Corpus Coranicum adlı bu çalışmada, Hz. Muhammcd’in (s.a.v.), 
tüm Kur’an ı yazabilmesi için lazım olan eserlerin sadece isimlerinin 

yazılı olduğu bir liste yirmi dört sayfa tutmaktadır.'002 Dileyen, or­
yantalistlere ait bu çalışmayı inceleyebilir.'00’

Bırakalım tüm eserleri, sadece okumuş olması gereken kutsal 
addedilen kitaplar ve o kitapların Hz. Muhammed (s.a.v.) dönemin­
de hangi dillerde olduğu ile ilgili liste şöyledir:100*

1. Tevratvc A/ezmur/ar (Antik İbranice ve Keldani dillerinde).
En eski Arapça çevirisi MS. 850’lcrc aittir.

2. İncil (Antik Yunanca). En eski Arapça çevirisi MS. 896’ya 
aittir.

3. Hristiyanların Şifahi Rivayetleri (Ashab-ı Kehf, Süryanice)
4. Adem ile Havva’nın Hayatı kitabı (Apokrif, Eski Slav dili)
5. Thomas’m Çocukluk İncili (Kıpti dilinde)
6. Araffa Çocukluk İncili (Kıpti dilinde)

7. Pseudo-Matta (Apokrif)

8. Petrus'un Kıyamet Kitabı (Kıpti dilinde)

9. Enok’un Kitabı (Slavic Enoch) Slavca
10. Midraf Rabbah (Antik İbranice)

11. BabilTalmudu (İbranice)

12. Midraf (İbranice)

13. Mişna (İbranice)

14. Arda fi7ra/(Farsça)

Bu eserlerin tamamının ilk Arapça tercümesi Hz. Muham- 
med’den (s.a.v.) sonradır.

1002. httpsy/corpuscoranicum.dc/kontcxtc/ucbersicht
1003.  (Sonerişim: 28.05.2022).https://corpuscoranicuni.dc/kontcxte/ucbcrsicht
1004. Bu çalışma oryantalistlere aittir. Oldukça geniş bir veri tabanı ile hazırla­

nan sitenin linki şudur: https://corpuscoranicum.de/kontextc/uebcrsicht

https://corpuscoranicuni.dc/kontcxte/ucbcrsicht
https://corpuscoranicum.de/kontextc/uebcrsicht


Hz. Muhammcd'in (s.a.v.), o dönem, sadece sayılan eserlerden 
JıntivAparak nakilde bulunabilmesi için tam olarak altı dil bilmc- 
9«irkmektedir.11’0' Bu, sadece alıntı yaptığı iddia edilen dini cscrlc- 
h okutabilmesi için lazım olan sayıdır. Kuranın tamamını yazma­
yabilmesi gereken yirmi dört sayfalık eser listesi için kaç dil ge­

dmektedir, Allah bilir...

Şunu da söylemekte fayda var: Bu apokrif metinlerin çoğu, 1945 
yılında Mısır’da keşfedildi. Bu metinler, Ortodoks Hristiyanlar ta­
rifindim, Hristiyanlığın ilk dönem mücadelelerinde tamamıyla yok 
edilmişti.’006 Aslında bu kaynakların, Hz. Muhammed’in (s.a.v.) bu­
lunduğu coğrafyada, yazılı olarak bilinmesi imkânsız olduğu gibi 
sözlü olarak bilinmeleri de imkânsızdır.

Liste, yeni apokrif kitaplar bulundukça büyüyor. Birazdan gös­
tereceğimiz üzere, bu metinler dahi Kur’an kıssalarını tamamen 
açıklamaya kâfi gelmemektedir.

Sadece ayet referansları için, Arap coğrafyasında eski eserleri 
içeren bir İskenderiye Kütüphanesi olduğunu varsaymak lazımdır. 
Vahiy devreden çıkarıldığında; o günün şartlarında, bırakınız Nebi 
(s.a.v.) gibi okuma yazma bilmeyen birini, tamamen donanımlı bir 
bilginin bile yazılı olarak bu kadar kaynağa ulaşabilmesi imkânsız­
dır. Zaten kaynakların büyük kısmı sonradan bulunduğu için o dö­
nem bunları hiç kimsenin bilmediğini anlamak güç değildir.

Ayrıca, yazdı alıntı aleyhine başka bir problem; Kuranla Tev­
rat arasında, kelimesi kelimesine bir atıf olmamasıdır. Eğer Kur’an ı 
Hz. Muhammed (s.a.v.) yazmış olsaydı ve yazılı materyalden bes­
leniyor olsaydı, İncd ve Tevrat arasında olduğu gibi, Kur’an ve Tev­
rat arasında da kelimesi kelimesine alıntılar bulmayı beklerdik. Oy­
sa böyle bir alıntı yoktur.

Margoliouth’un iddiası şu şekilde: “Kuranın kaynakları sayısız­
dır. Habeş ve Süryani kaynaklarına ek olarak İbrani ve Yunan kay­
nakları vardır.”1005 1006 1007

1005. Burada, yazılı alıntıyı çürütmekteyiz. Sözlü alıntı ileride çürütülecektir.

1006. http://gnosis.org/naghamm/nhl.html (Son erişim: 28.05.2022).

1007. Margoliouth, Muhammed ve İslam’ın Yükselişi, s. 108.

http://gnosis.org/naghamm/nhl.html


Margoliouth'un öldüğü 1940 tarihinden sonra.hu kaynakların 
sayısının epeyce bir artmış olduğunu az önce gösterdik.

Hz. Muhammcd’in (s.a.v.) bu kadar dili bildiğine ve 1945 te bu­
lunmuş kitapları okuyabileceğine inanan var mıdır?

Tevrat ve Incil Bilgisi ile
Kuran Kıssaları Yazılabilir mi?

Tüm bu zorluklar, Kuranı, başından beri -hâşâ- “Hz. Muham­
mcd’in (s.a.v.) yalam'olarak nitelendiren oryantalistleri, “sözlü an- 
latı"ya yöneltmiştir. Daha eski dönemlerde gayrimüslimler, Kur’an 
kıssalarının sadece Tevrat ve Incil'den alıntı yolu ile oluşabileceğini 
iddia ediyorlardı. Oysa biz, böyle bir alıntı için çok fazla esere vâkıf 
olunması gerektiğini aktardık. Bugün bu, savunulması mümkün ol­
mayan bir görüştür. Sadece kültürel düzeyi düşük kimseler tarafin­
dan savunulduğuna şahit olabiliriz.

Ayrıca bu iddia, başka bir garabete daha kapı açmaktadır. O da 
şu: O günün Arap coğrafyasındaki Yahudileri, diğer Yahudi bölge­
lerine göre daha düşük bilgi düzeyindedirlcr.

Montgomery Watt diyor ki: “Medine Yahudilerinin dinî ve kutsal 
kitaplar hakkında sahip oldukları bilgiler, muhtemelen geniş değildi.”1008

1008. Watt, Hz. Muhammed Peygamber ve Devlet Adamı, s. 116.

1009. Lapidus, İslâm Toplamları Tarihi, s. 59.

1010. Pedersen, İslam Dünyasında Kitabın Tarihi, s. 29.

Lapidus diyor ki: “Fakat Hz. Muhammed ne Hristiyanlıktan ne 
Yahudilikten gelmiş bir kişiydi. Hem ilhamı hem de onun ifade etti­
ği dil özgündü. Hz. Muhammed e Allah’ın varlığı ve iradesi hakkın­
da kişisel bilgi lütfedilmişti. O, vahyi ne Yahudi ne Hristiyan Arap 
tek tanrıcılarındaki anlamıyla anlamış olmalıydı.”1009

Pedersen diyor ki: “Hz. Muhammed’in Yahudi ve Hristiyan ki­
taplarına yakından bir aşinalığı yoktu.”1010

O hâlde bu iddia, ortalama eğitim düzeyi normal Yahudiler­
den daha düşük olan bir Yahudi grubundan, bilgi düzeyi daha da

sonra.hu


^ûk birinin taklit etmesi gibi ele alınmış olur. Böyle bir durum- 

â-hM- Kuranda oklukça kötü bir taklit olan kıssa anlatıları bek­

sek gerekir.

Kuran tüm tarihî anlatılarında vc peygamber hayatlarında,Tev- 

tit'tan oldukça ayrılmıştır.Tevrat’la tamamıyla aynı, tek bir peygam­

ber kıssası dahi yoktur. Kur’an anlatılarını bilen için Tevrat’tan ba­

tı örnekler verelim:10"

‘Nuh çiftçiydi, ilk bağı o dikti. Şarap içip sarhoş oldu, çadırının 
içinde çırılçıplak uzandı. Kenan’ın babası olan Ham, babasının çıp­
lak olduğunu görünce dışarı çıkıp iki kardeşine anlattı. Şam’la Ya- 

fet bir giysi alıp omuzlarına attılar, geri geri yürüyerek çıplak baba­
lının örttüler.” (Tekvin, 9/20-23)

‘Harun,‘Karılarınızın, oğullarınızın, kızlarınızın kulağındaki al­
tın küpeleri çıkarıp bana getirin.’ dedi. Herkes kulağındaki küpe­
li çıkarıp Harun’a getirdi. Harun, altınları topladı, oymacı aletiyle 

buzağı biçiminde dökme bir put yaptı. Halk; ‘Ey İsrailliler, sizi Mı­
sır’dan çıkaran tanrınız budur!’ dedi.” (Çıkış, 32/1-4)

Yakup (a.s.), Tevrat’ta -hâşâ- babası Hz. İshak’ı kandırıyor ve 

bunun sayesinde kutsanıyor(l) (Tekvin, 27:10-30)

“Lut, Soar’da kalmaktan korkuyordu. Bu yüzden iki kızıyla 

kentten ayrılarak dağa yerleşti, onlarla birlikte bir mağarada yaşa­

maya başladı. Büyük kızı küçüğüne; ‘Babamız yaşlı’ dedi, ‘Dünya 

geleneklerine uygun biçimde burada bizimle yatabilecek bir erkek 

şok. Gel, babamıza şarap içirelim, soyumuzu yaşatmak için onun­

la yatahm.’ O gece babalarına şarap içirdiler. Büyük kız gidip baba­

sıyla yattı. Ancak Lut, yatıp kalktığının farkında değildi. Ertesi gün 

büyük kız, küçüğüne;‘Dün gece babamla yattım.’ dedi,‘Bu gece de 

ona şarap içirelim. Soyumuzu yaşatmak için sen de onunla yat.’ O 

gece de babalarına şarap içirdiler ve küçük kız babasıyla yattı. Ama 

Lut, yatıp kalktığının farkında değildi. Böylece Lut’un iki kızı da 

öz babalarından hamile kaldılar. Büyük kız, bir erkek çocuk doğur­

du,ona Moav adını verdi. Moav, bugünkü Moavhların atasıdır. Kü-

W11. Peygamberler (Allah’ın salat ve selamı üzerlerine olsun), onların bu ifti­

ralarından münezzehtirler.



çük kıan da bir oğlu oldu, «dini Bcıı-Amnıi koydu. O da bugünkü 
Ammonlulann atasıdır. "(Tekvin, 19/30-38)

"Kral Süleyman'ın kızlarından yedi yüz karısı ve üç yüz cariyesi 
vardı. Kanlan, onu whmdan saptırdılar. Süleyman yaşlandıkça ka­
nlan onu, başka ilahların ardınca yürümek üzere saptırdılar. Böy- 
lece Süleyman, bütün yüreğini Tanrısı Rabbe adayan babası Davut 
gibi yaşamadı." (Krallar, 11/3-4)

"İsrail'in Tanrısı Rab, kendisine iki kez görünüp‘Başka ilahlara 
tapma!'demesine karşın, Süleyman, Rabbin yolundan saptı ve onun 
buyruğuna uymadı." (Krallar, 11/9-10)

"Bir akşamüstü Davut, yatağından kalktı, sarayın damına çıkıp 
gezinmeye başladı. Damdan, yıkanan bir kadın gördü. Kadın çok 
güzeldi. Davut onun kim olduğunu öğrenmek için birini gönderdi. 
Adam,‘Kadın Eliam'ın kızı Hititli Uriya’nın karısı Bat-Şcva’dır.’dc- 
di. Davut, kadım getirmeleri için ulaklar gönderdi. Kadın, Davut’un 
yanına geldi. Davut, aybaşı kirliliğinden yeni arınmış olan kadınla 
yattı. Sonra kadın evine döndü. Gebe kalan kadın, Davut’a, “Gebe 
kaldım.”diye haber gönderdi.” (Samuel, 11/2-5)

Onlar daha sonrasında, Davud’un (a.s.) -hâşâ- bu kadının ko­
casını öldürtmeye çalıştığını yazmışlardır. Şöyle ki:

"Mektupta şöyle yazdı: ‘Uriya'yı, savaşın en şiddetli olduğu cephe­
ye yerleştir ve yanından çekil ki vurulup ölsün.’ Böylece Yoav kenti ku­
şatırken Uriya’yı, yiğit adamların bulunduğunu bildiği yere yerleştirdi. 
Kent halkı çıkıp Yoav’m askerleriyle savaştı. Davut’un askerlerinden 
ölenler oldu. Hititli Uriya da ölenler arasındaydı."(Samuel, 11/16-18)

Bu örnekler daha da artırılabilir. Bu kıssaların Kur’an’daki şe­
killeri, onların iftiralarını temizlemektedir.

Şimdi Kur’an’ın bu kitabı alıntıladığını ve hatta onun kötü tak­
lidi olduğunu nasıl varsayabiliriz? O hâlde aşağıdaki örneklerle me­
sele daha anlaşılır hâle gelecektir:

Bazı Kıssa Karşılaştırmaları

Burada kıssaların tamamını tek tek incelemek elbette mümkün 
değildir. Ancak bir örnek verelim:



gpwA (a.s.) Kıssası

Bu hususta Tevrat’taki anlatı şeyledir:

"Başka bir gün, ilahi varlıklar Rabbin huzuruna çıkmak için gel­
irinde, Şeytan da Rabbin huzuruna çıkmak için onlarla gclmiş- 
. Rab, Şeytana, ‘Nereden geliyorsun?’dedi. Şeytan,‘Dünyada gezip 
Ulaşmaktan.’diye yanıtladı. Rab,‘Kulum Eyyub’a bakıp da düşün­
dün mii?’dedi,‘Çünkü dünyada onun gibisi yoktur. Kusursuz, doğ­
abil adamdır. Tanrı'dan korkar, kötülükten kaçınır. Senin kışkırt­
ıların sonucunda onu boş yere yıkıma uğrattım, ama o, doğrulu­
ğu hâlâ sürdürüyor.’dedi. ‘Cana can!’diye yanıtladı Şeytan,‘İnsan,

için her şeyini verir. Elini uzat da onun etine, kemiğine dokun, 
güzüne karşı sövecektir.’ diye devam etti. Rab, ‘Peki!’ dedi, ‘Onu se­
nin eline bırakıyorum. Yalnız canına dokunma!’ dedi. Böylece Şey­
tan Rabbin huzurundan ayrıldı. Eyyub’un bedeninde, tepeden tır­
nağa kadar kötü çıbanlar çıkardı. Eyyub, çıbanlarını kaşımak için 
bir çömlek parçası aldı. Kül içinde oturuyordu. Karısı, ‘Hâlâ doğ­
ruluğunu sürdürüyor musun?’ dedi, ‘Tanrı’ya söv de öl bari!’ Eyyub, 
‘Aptal kadınlar gibi konuşuyorsun.’ diye karşılık verdi. ‘Nasıl olur? 
Tann’dan gelen iyiliği kabul edelim de kötülüğü kabul etmeyelim 
mi?’Bütün bu olaylara karşın Eyyub’un ağzından, günah sayılabile­
cek bir söz çıkmadı.” (Eyyub Kitabı, 2. bölüm)

Buraya kadar Eyyub’un (a.s.) sabır timsali olması öğretisi ile 
uyumlu. Ancak Tevrat’taki kıssa şöyle devam ediyor:

“Sonunda Eyyub ağzını açtı ve doğduğu güne lanet edip şöy­
le dedi: Doğduğum gün yok olsun, ‘Bir oğul doğdu.’ denen gece yok 
olsun! Karanlığa bürünsün o gün, yüce Tanrı onunla ilgilenmesin, 
üzerine ışık doğmasın. Karanlık ve ölüm gölgesi sahip çıksın o gü­
ne, bulut çöksün üzerine; ışığını karanlık söndürsün. Zifiri karanlık 
yutsun o geceyi, yılın günleri arasında sayılmasın, aylardan hiçbirine 
girmesin. Kısır olsun o gece, sevinç sesi duyulmasın içinde. Günleri 
hnetleyenler, Livyatan’ı uyandırmaya hazır olanlar, o günü lanetlesin. 
Akşamının yıldızları kararsın, boş yere aydınlığı beklesin, tan atışı­
nı görmesin. Çünkü sıkıntı yüzü görmemem için anamın rahminin 
kapılarını üstüme kapamadı. Neden doğarken ölmedim, rahimden 
Çıkarken son soluğumu vermedim? Neden beni dizler, emeyim diye 



memeler karşıladı? Çünkii şimdi huzur içinde yatmış, uyuyup din­
lenmiş olurdum; yaptırdıkları kentler şimdi viran olan dünya kralla­
rı ve danışmanlarıyla birlikte, evlerini gümüşle dolduran altın sahibi 
önderlerle birlikte. Neden düşük bir çocuk gibi, gün yüzü görmemiş 
yavrular gibi toprağa gömülmedim? Orada, kötüler kargaşayı bıra­
kır, yorgunlar rahat eder. Tutsaklar huzur içinde yaşar, angaryacının 
sesini duymazlar. Küçük de büyük de oradadır. Köle, efendisinden 
özgürdür. Niçin sıkıntı çekenlere ışık, acı içindekilere yaşam verilir? 
Oysa onlar, gelmeyen ölümü özler, onu define arar gibi ararlar; me­
zara kavuşunca neşeden coşar, sevinç bulurlar. Neden yaşam verilir 
nereye gideceğini bilmeyen insana, çevresini Tanrı’run çitle çevirdi­
ği kişiye? Çünkü iniltim ekmekten önce geliyor, su gibi dökülmekte 
feryadım. Korktuğum, çekindiğim başıma geldi. Huzur yok, sükûnet 
yok, rahat yok. Yalnız kargaşa var.” (Eyyub Kitabı, 3. bölüm 1-25)1012

1012. https://kutsalkitap.info.tr/?q=eyu%203 (Son erişim: 28.05.2022).

1013. Eyyub Kitabı, 2. Bölüm 4-5
1014. el-Enbiyâ, 21/83.

Şimdi -hâşâ- Eyyub (a.s.) Muharref Tevrat’taki anlatıya göre, 
şeytanın aşağıdaki sözünü teyit etmemiş midir?

Şeytan: “İnsan, cam için her şeyini verir. Elini uzat da onun eti­
ne, kemiğine dokun, yüzüne karşı sövecektir.”1013

Oysa Kurandaki anlatıya bakacak olursak Eyyub’un (a.s.) tav­
rı, sabırdan ibarettir. Nitekim, muhtelif ayetlerde şöyle buyrulur:

^»j-IJJl CÛİJ UT”"* t#3! S’J İ) '-r'ji'j

“Eyyub’u da an! Hani Rabbine,‘Başıma bu dert geldi. Ama sen 
merhametlilerin en üstünüsün.’ diye niyaz etmişti.”1014

Zili»;.»İl jPİ (^.slj il j5alj

Z z,Zzz < zZzf s ? ''*) r l • a tza4 1
<1*1 <1 VLu*jj '—’I ajÇ J—1^ *•*

“Kulumuz Eyyub’u da an. O, Rabbine, ‘Şeytan bana sıkıntı ve 
acı vermektedir.’diye seslenmişti. ‘Ayağını yere vur. (dedik), işte yı-

https://kutsalkitap.info.tr/?q=eyu%25203


^lıcak ve içilecek serin bir su!’Tarafımızdan bir rahmet ve akıl 
inn sahipleri için de anılacak bir örnek olmak üzere ona, aile efra- 
jmı, ayrıca bunlarla birlikte bir mislini daha bağışladık.”1015

1015. es-Sâd, 38/41-43.

Kıssa Üzerinden Alıntı İddiasının Tekrar İncelenmesi

Şimdi, bu iki metinde de Eyyub’un (a.s.) adı geçiyor diye, “İkin­
ci metin birinciyi alıntılamıştır.”denilebilir mi? Bu,gerçekten komik 
bir iddia olur. O hâlde örneğin; 1980 darbesi hakkında yazı yazan 
bütün yazarlar,birbirini alıntılamıştır, denilebilir. Sonuçta hepsinde, 
kendisine işaret edilen siyasi figürler ortaktır. Mesela hepsinde, Ke­
nan Evren ismi ortaktır, çünkü bu eserler aynı dönemi anlatıyorlar.

Aslında Kur’an okunurken yapılan temel problem budur. Tüm 
okuma kaidelerinden uzaklaşıp acayip bir tavra bürünülüyor. Bu­
gün, örneğin felsefe konusunda, sadece ortak figüre sahip ve detay­
larda birbirinden farklı metinler bulsak alıntı iddiasında bulunur 
muyuz? Bu saçmadır.

Kur’an, kıssalarını sözlü ya da yazılı olarak Yahudilerden almış 
olsa Eyyub’a (a.s.) atfettikleri bu şikâyetleri nakletmesini beklemez 
miyiz? Pasajın en ilgi çekici yeri de orasıdır. Oysa Kur’an, metin içi 
tutarsızlıktan kendisini kurtarmış; ayrıca teolojik problemleri de bu 
anlatıyı almayarak aşmıştır.

Modern tarih okuma tekniğinde yapılması gereken basittir: iki 
metin de incelenir; hangisi iç tutarlılık açısından ve diğer bilgileri­
mizle daha uyumlu ise o, doğru kabul edilerek diğeri üzerine ika­
me edilir.

Allah, elbette peygamberleri hakkında bilgi verecek ve Tev­
rat’taki bazı bilgiler doğru olarak kaldığı için onlarla bazı yerler 
uyumlu olacak. O hâlde dikkatli bir okuyucu uyuşmayan detayla­
ra dikkat etmeli ve hangi metnin iç tutarlılığı ve tarihi, diğer ma­
teryale uyumu daha yüksek diye bakmalıdır. Gerçekte Kur’an, ba­
zı yerlerde gerçekten Tevrat’taki anormal olan detayları aktarmıyor.



Örneğin, Yakup’un (a.s.) -hâşâ- Allah ile güreşmesi ve onu yenme­
si, Lut’un (a.s.) kendi kızları ile cinsel ilişkiye girdiği iddiası, Süley­
man’ın (a.s.) sihirbaz oluşu iddiası, Harun’un (a.s.) İsrail’in taptığı 
put olan altın buzağıyı yaptığı iddiası, Nuh’un (a.s.) içki içip çırd- 
çıplak sızdığı iddiası, Eyyub’un (a.s.) sürekli şikâyet eden birisi ol­
ması gibi iddialar Kuranda yoktur. Yahudi teolojisi ile de uyumsuz 
olan bu metinler, Kur’an’da yoktur.

Kur’an, tüm kıssalarda, ehli kitabın tahrif ettiği eserlerdeki çe­
lişkili noktaları düzeltmiştir. Bir nevi hâkim bir el, bozulan bilgi­
ye müdahale etmiştir. Onların hem uluhiyet hem de peygamber­
ler hakkındaki olumsuz anlatıları tashih edilmiştir. Hem de istisna­
sız, neredeyse tüm peygamber kıssalarında böyledir. Kur’an ve Tev­
rat’taki herhangi bir kıssayı çaprazlama okuyan birisi, kıssalar ara­
sındaki inanılmaz farklılıkları görecektir. Biraz daha derin bir oku­
ma sayesinde ise pek çok detayda Kuranın, bozulanı nasd düzeltti­
ğini müşahede edeceklerdir.

Hikâye detaylarında, Tevrat metinlerinde öykü tutarsızlığına 
düşülen yerleri de Kur’an ya aktarmamış ya da düzelterek aktar­
mıştır.

Yusuf (a.s.) Kıssası

Bu kez Yusuf (a.s.) kıssasındaki1016 birkaç farklılığa işaret edelim.

1016. Kıssayı burada tamamen baştan özetlemek eseri fazlaca uzatacaktır. Hiç 

bilmeyen varsa başka bir kaynaktan inceleyip ana hadarı öğrenebilir.

1) Tevrat’a göre Hz. Yakup (a.s.), Hz. Yusuf’u (a.s.), gördüğü rü­
yadan ötürü kınamıştır. Rüyasında on bir yıldız, güneş ve ayın, ken­
disine secde ettiğini (Bunlar; on bir kardeş, anne ve babasını temsil 
etmektedir) gören Yusuf’a (a.s.), sanki gösterilen rüyadan o sorum­
luymuş gibi davranılmıştır.

“Yusuf, babasıyla kardeşlerine bu düşü anlatınca, babası onu 
azarladı: ‘Ne biçim düş bu?’ dedi, ‘Ben, annen, kardeşlerin gelip 
önünde yere mi eğileceğiz yani?’ dedi.” (Tek, 37:10) Bu olay, aslın­
da Hz. Yakup’u (a.s.), üstü örtülü bir şekilde, bu çeşit peygamber 



riyalarının Rabbani bilgiler olduğunu ve insanın, onların üzerinde 
kontrolü olmadığını (veya genel olarak rüyaların, insanlar tarafın­
dan kontrol edilmediğini) bilmemekle suçlamak demekti. Nitekim; 
‘Ne biçim düş bu?” sözünde bunu görmekteyiz.

Diğer taraftan, Tevrat’ta Hz. Yakup (a.s.), Güneş’in, kendisini, 
Ay’ın ise hanımını sembolize ettiğini anlamış ve rüyanın sadık ol­
duğunu fark ederek anlamını tahmin etmiştir. Bu da Tevrat yazar- 
lannın, bariz bir iç tutarsızlığa düştüklerinin göstergesidir. “Ben, 
annen, kardeşlerin gelip önünde yere mi eğileceğiz yani?” sözünden 
bunu anlamaktayız.

Birde Kur’an’daki Hz. Yakup’un tepkisine ve sözlerine bakalım:

“(Babası) şöyle dedi: ‘Ey oğulcuğum, rüyanı kardeşlerine an­
latma! O zaman (anlattığın takdirde) sana tuzak kurarlar. Muhak­
kak ki şeytan, insana apaçık düşmandır.’ Ve işte böylece Rabbin seni 
seçecek ve sözlerin (olayların) tevilini (yorumunu) sana öğretecek. 
Sana ve Yakup’un (a.s.) ailesine de (tıpkı) daha önce ataların İbra­
him (a.s.) ve İshak’a (a.s.) (nimetini) tamamladığı gibi, nimetini ta­
mamlayacak. Muhakkak ki senin Rabbin, alimdir (en. iyi bilendir), 
hakimdir (hüküm veren hikmet sahibidir).”1017

1017. el-Yûsuf, 12/5-6.
1018. el-Yûsuf, 12/18.

2) Kur’an’a göre, kan lekeli gömleği görünce Hz. Yakup’un (a.s.) 
tepkisi şöyledir:

“Ve üzerinde yalancı kan bulunan gömleğini getirdiler. (Babası 
şöyle) dedi: ‘Hayır, sizi, nefsiniz bir işe sevk etti. Artık bundan son­
rası (benim yapmam gereken şey), güzel (bir) sabırdır. Sizin anlattı­
ğınız şeye karşı yardım istenecek olan, sadece Allah’tır.”1018 Şimdi de 
Tevrat’ta Hz. Yakup’un sözlerine bakın:

“Yakup, giysiyi tanıdı. ‘Evet, bu oğlumun giysisi. ’ dedi, ‘Onu ya­
banıl bir hayvan yemiş olmalı. Yusuf’u parçalamış olsa gerek.’Ya- 
kup üzüntüden giysilerini yırttı, beline çul sardı, oğlu için uzun sü­
re yas tuttu. Bütün oğulları, kızları onu avutmaya çahştılarsa da o, 
avunmak istemedi. ‘Oğlumun yanma, ölüler diyarına yas tutarak gi­
deceğim.’diyerek oğlu için ağlamaya devam etti.” (Tek, 37:33-35)



Yusuf’un (a.s.) kardeşlerinin oyununu, Yakup’un (a.s.) anladı­
ğını gösteren Kur’an anlatısı ile bu oyuna kandığını gösteren Tev­
rat alıntısı, nasıl birbirinden alıntı olabilir? İster yazılı olsun ister­
se sözlü; Tevrat’ı alıntılamış olsaydı onun naklettiği gibi nakletme­
si beklenmez miydi?

3) Daha da ilginç bir husus şudur: On bir yıldız kardeşlerini, 
güneş babasını, ay ise annesini simgelemekteydi. Bunların secde et­
mesi, rüyanın ana temasıydı.

Tevrat’taki anlatı şöyledir:
“Yusuf, bir düş daha görüp kardeşlerine anlattı. ‘Dinleyin, bir 

düş daha gördüm.’ dedi, ‘Güneş, ay ve on bir yıldız önümde eğildi­
ler.’Yusuf, babasıyla kardeşlerine bu düşü anlatınca, babası onu azar­
ladı; ‘Ne biçim düş bu?’ dedi, ‘Ben, annen, kardeşlerin gelip önün­
de yere mi eğileceğiz yani?’ Kardeşleri Yusuf’u kıskanıyordu ama bu 
olay babasının aklına takıldı.” (Tekvin, 37/9-11)

Ancak problem şu ki Tevrat’a göre, rüya teyit edilmeden önce 
Yusuf’un (a.s.) annesi ölmüştü.

“O, sancı çekerken ebesi ‘Korkma!’dedi,‘Bir oğlun daha oluyor.’ 
Ama Rahel ölmek üzereydi. Can verirken oğlunun adını Ben-Oni 
koydu. Babası ise çocuğa Benyamin adını verdi. Rahel öldü ve Ef­
rat -Beytlehem- yolunda gömüldü. Yakup, Rahel’in mezarına bir 
taş dikti. Bu mezar taşı, bugüne kadar kaldı.” (Tekvin, 35/17-20)

Annesi, henüz Bünyamin’i doğururken vefat etmiştir. Rüyanın 
teyidi olacağı zamanda annesi, yani rüyadaki ay yaşamıyordu.

Tüm hikâyenin ana gövdesini oluşturan, “rüyanın, hikâyenin so­
nunda doğrulanması” olgusu da Tevrat’ta anlatılmamıştır. Hâlbuki 
Hz. Yusuf’un rüyasına göre bu, gerçekleşmeliydi. Üstelik Tevrat, bu 
rüyanın, bahsi edilen olaya işaret ettiğini Hz. Yakup’un (a.s.) ağzın­
dan vermişti. Rüyalar, Hz. Yusuf’un (a.s.) kıssasında, önemli bir rol 
oynadığı ve hayatının dönüm noktalarını etkilediği için bu eksik­
lik çok önemlidir.

Zaten rüyanın teyidini aktarsalardı,1019 rüyanın teyidinden ön­
ce, annesinin öldüğü aktarıldığı için yine bir tutarsızlık oluşacaktı.

1019. Günümüzdeki Tevrat’ın muharref bir metin olduğu unutulmamalıdır.



Oysa Kur’an hem annesi ile ilgili anlatıyı nakletmeyerek bu çe­
lişkiye düşmemiş hem de kıssanın sonunda, rüyanın teyit edilmesini 
aktararak daha tutarlı ve daha eksiksiz bir anlatı ortaya koymuştu.

İnanınız, sadece kolay anlatılabilir farkları aktarmaktayım. Ak­
si hâlde, sadece bu kıssadaki farklar bile ufak çaplı kitap yazılabile­
cek boyuttadır.

Âdem (a.s.) Ktssast

Tevrat’ın anlatımına göre; Tanrının, yasak meyveden bahseder­
ken şöyle dediği nakledilir:

“Ama Tanrı; ‘Bahçenin ortasındaki ağacın meyvesini yemeyin, 
ona dokunmayın; yoksa ölürsünüz.’ dedi." (Tekvin, 3/2-3)

Gelin görün ki, yılan kılığında cennete giren şeytanın ise şöy­
le dediği nakledilir:

“Yılan; ‘Kesinlikle ölmezsiniz.’ dedi. ‘Çünkü Tanrı biliyor ki, o 
ağacın meyvesini yediğinizde gözleriniz açılacak, iyiyle kötüyü bi­
lerek Tanrı gibi olacaksınız.” (Tekvin, 3/4-5)

Tevrat’ın anlatısı böyledir. Aslında farkında olmaksızın şeytanı 
doğru söyleyen,Tanrı’yı ise yalan söyleyen pozisyonuna koymuşlar­
dır.1020 Çünkü bu yasak meyveden yiyenler ölmemiştir. Ayrıca, iyi ve 
kötüyü bilme özelliğine sahip olmuşlardır. “Ve Rab Allah dedi: İşte, 
adam iyiyi ve kötüyü bilmekte bizden biri gibi oldu.” (Tekvin, 3/22)

1020. Günümüzdeki Tevrat’ın muharref olduğu unutulmamalıdır.

1021. el-Bakara,2/35.

İşte Tevrat’taki durum ve anlatım budur. Oysa Kur’an’da yasak 
zikredilmiştir ancak hikmetine dair Hz. Âdem’e açıklama yapılma­
mıştır. Yani bizatihi Allah emrettiği için yasaktır. O hâlde yapılma­
ması gerekmektedir. Tevrat’taki gibi “ölmezsiniz” vb. şeklinde bir 
katkı ile metin tutarsızlığı oluşmamıştır.

“Biz dedik ki: ‘Ey Âdem! Sen ve eşin cennete yerleşin. Oradan 
bolca, dilediğiniz yerden yiyin. Ancak şu ağaca yaklaşmayın. Yoksa 
zalimlerden olursunuz.”1021



“And olsun ki bundan önce Âdem’e, (ağaçtan yememesini em­
rederek) ahit vermiştik. O unuttu. Biz onda (bu ahde dair) bir azim/ 
kararlılık görmedik.”1022 1023 1024

1022. ct-Tâhâ, 20/115.
1023. ct-lahâ, 20/120.
1024. el-A‘râf, 7/20.
1025. el-A‘râf, 7/21.

Kur’an’daki anlatıda,Tevrat’ta olduğu gibi, şeytanın söyledikle­
ri doğru çıkmamıştır. O, aldatıcı vaatlerden başka bir şey söyleme­
miştir. Bu sayede, teoloji ile metin tutarlı olmuştur.

“Şeytan ona vesvese vermiş ve demişti ki: ‘Ey Âdem! Sana (ye­
diğin takdirde ebedileşeceğin) ebediyet ağacını ve tükenmeyecek 
mülkü göstereyim mi?”1025

“(Derken şeytan) örtünerek gizlenmiş bulunan avret yerlerini 
açığa çıkarmak için onlara vesvese verdi. Ve dedi ki: ‘Rabbinizin bu 
ağaçtan yemenizi yasaklaması, melek olmamanız ve ebedî yaşayan­
lardan olmamanız içindir.”102,1

“Ve ‘Şüphesiz ki ben, sizin iyiliğinizi istiyorum/size nasihat ve­
riyorum.’ diye o ikisine yemin etti.”1025

Zira her iki kitapta, teolojide, şeytanın aldatıcı ve yalancı oldu­
ğunu söylerken metinde, Tevrat’ta şeytan doğruyu söyleyen, Tanrı 
ise -hâşâ- yalancı durumuna düşmüştür. Teoloji ile metin arasında 
bir uyumsuzluk oluşmuştur.

Şimdi Kur’an,Tevrat’tan esinlenilmiş kötü bir kopya olsaydı, ay­
nı hatayı nakletmesini beklemek gerekmez miydi? Yoksa Kur’an, on­
da tahrif edilen yerleri düzelten bir otorite midir? Âdem (a.s.) kıs­

sasından devam edecek olursak:

Timoteus 2/13-14’te şöyle deniyor: “Çünkü önce Âdem, sonra 
Havva yaratıldı; aldatılan da Âdem değildi, kadın aldatılıp suç işle­

di. Ama doğum yapıp kurtulacaktır.”

Tevrat’ta, yasak meyveyi yeme suçu kadına atfedilmiştir. Doğum 
sancısı ile bu günahın bedelini ödemektedir. Doğum sancısı Tevrat 
anlatısında bir ceza olmaktadır.



Kur’an’da ise doğum şöyle ele alınmaktadır:

“Biz insana, anne ve babasını (onlara iyilikle davranmayı) tav­
siye ettik. Annesi onu, zorluk üstüne zorlukla (karnında) taşımıştır. 
Onun (sütten) ayrılması, iki yıl içindedir. Hem bana hem anne ve 
babana şükret, dönüş yalnız banadır. Bununla birlikte, onların ikisi 
(annen ve baban), hakkında bir bilgin olmayan şeyi bana şirk koş­
man için sana karşı çaba harcayacak olurlarsa bu durumda onlara ita­
at etme ve dünyada onları iyilikle sahiplen ve bana gönülden, katık­
sız olarak yönelenin’yoluna tabi ol. Sonra dönüşünüz yalnızca bana­
dır, böylece ben de size, yaptıklarınızı haber vereceğim."1026

1026. el-Lokmân, 31/14-15.

1027. el-Bakara, 2/36.

Ayrıca, gösterdiğimiz üzere, Tevrat’taki aldatılanın Havva ol­
duğu ve Âdem’i onun saptırdığı anlatısına muhalif olarak Kur’an; 

şeklinde, ikil (tesniye) formunda kullanarak şöyle 
buyurur, “Şeytan o ikisinin ayağını kaydırdı.”1027

Bu, “İbrahimî gelenek” diyerek indirgemeci tavır gösterenlerin 
aksine,önemli bir farklılıktır. Bunun devamında seyreden Hristiyan 
literatürüne benzer bir olgu, İslam’da olmamıştır. Mesela,“Cadı Avı” 
esnasında, kurumlar tarafından kullanılan büyük bir teorik mater­
yal, bizde oluşmamıştır. Bu sayede, pratik uygulamada da böyle saç­
malıklar İslam tarihinde görülmemiştir.

Hataları Düzeltmesi ya da Nakletmemesi

Her kıssada, şurada kolay anlaşılabilir farkları anlattığımız ka­
dar fark mevcuttur.

Hz. Muhammed (s.a.v.), bu kıssaları, Yahudilerden almış olsa, 
teolojik tutarsızlıklar oluşturan bu kısımları neden almasın? Yahu- 
diler bugün, bu pasajları tevil edip teolojileri ile uyumlu hâle getiri­
yor olabilirler. Ancak bu durum, kıssanın böyle olduğu ve Hz. Mu­
hammed (s.a.v.) onlardan bilgi aldıysa onlar gibi nakletmesi gerek­
tiği gerçeğini değiştirmez.



Ayrıca Kur’an, Yahudilcrin eserlerinde yaptıkları bir kısım açık 
hatayı düzelterek bir kısıın hatayı ise nakletmeyerek onları fazla­
sıyla aşmıştır.

Buna birkaç örnek verelim:
1) Tevratta, yerlerin vc göklerin yaratılışıyla ilgili şu ifadeler yer 

almaktadır:
“Yedinci güne gelindiğinde Tanrı, yapmakta olduğu işi bitirdi. 

Yaptığı işten o gün dinlendi.” (Tekvin, 2/2)

“Çünkü ben Rab,yeri göğü altı günde yarattım, yedinci gün işe 
son verip dinlendim.” (Mısır’dan Çıkış, 17/31)

Oysa Kur’an, buraya direkt atıfla şöyle diyor:

“Gökleri vc yeri altı günde yarattık da en küçük bir yorgunluk 
çekmedik.”1028 1029

1028. cl-Kâf, 50/38.
1029. Bucaillc, Tevrat, İnciller ve Kur’an, s. 328.

2) Maurice Bucaille’in şu haldi tespitleri son derece önemlidir.

Bucaillc diyor ki: “Mesela insanın, yeryüzüne ayak bastığı tarih, 
yaklaşık bile olsa bilinmiyor. Ama bunun kesinlikle milattan on bin 
yıl önce olduğunu gösteren insan eseri kalıntılar keşfedildi. O hâl­
de Kitab-ı Mukaddes'in, insanın aslını, Adem’in yaratılışını, İsa’dan 
(a.s.) yaklaşık otuz yedi asır önceye alan rakamlı tarihlerini ve soy 
kütüklerini veren Tekvin Kitabı’ndaki ilgili metnin doğruluğunun, 
ilim ile bağdaşabilir olduğu söylenemez. Belki ilim, gelecekte bu­
günkü hesaplamalarımızdan daha büyük kesin tarihler verecektir. 
Ama, İbrani takviminin 1973 yılındaki hesabına göre insan, yeryü­
zünde 5736 yıl önce görülmüştür. Bu görüşün asla ispat edileme­
yeceğinden emin olunabilir. O hâlde Kitab-ı Mukaddes’te, insanın 
yaşına ilişkin haberler asılsızdır.”

Kur’an bu hatayı nakletmemiştir. Maurice Bucaille böyle bir 
eser derlemiş ve bu yüzden Müslüman olmuş bir Fransız doktordur.

O, bu yargısını şöyle ifade etmektedir: “İncillerde işlenmiş olup 
da bilimsel açıdan tenkit edilmiş konulardan hiçbiri -ki bunları kitabı­
mızın ikinci bölümünde görmüştük- Kur’an’da zikredilmiş değildir.”10”



Bu tür örnekler daha da çoğaltılabilir.

3) Göklerin direkleri konusunda Tevrat’ta şöyle geçiyor:

“Emirlerle beraber oturtmak için, izzet kürsüsünü miras et­
tirmek için, yoksulu topraktan kaldırır, fakiri gübrelikten yükseltir. 
Çünkü yerin direkleri, Rabbinindir ve dünyayı onların üzerine kur-

Samuel, 2/8)

“Eyüp şöyle yanıtladı: “Biliyorum,gerçekten öyledir, AmaTan- 
n’nın önünde insan nasıl haklı çıkabilir? Biri onunla tartışmak is­
tese binde bir bile ona yanıt veremez. Onun bilgisi derin, gücü eş­
sizdir. Kim ona direndi de ayakta kaldı? O, dağlan yerinden oyna­
tırda dağlar farkına varmaz. Öfkeyle altüst eder onları. Dünyayı ye­
linden oynatır, direklerini titretir.” (Eyüp, 9/1-6)

“Musikacıbaşı için. Al-taşhct üzre. Asafm Mezmurudur. İlahi. 
Sana şükrederiz ey Allah; şükrederiz, çünkü senin ismin yakındır; 
senin şaşılacak işlerin onu ilan ederler. Muayyen vakti bulunca, ben 
doğrulukla hükmedeceğim. Yer ve onda oturanların hepsi eridi; onun 
direklerini ben pekiştirdim. [Sela övünen adamlara dedim: Övünme­
yin; ve kötülere: Boynuz kaldırmayın.” (Mezmurlar, 75/1-4)

Bu, elbette eski düz dünya telakkisi ile uyumlu bir ifadedir. An­
tik toplumlarda yaygın bir inanıştır. Oysa bugün, bilimsel olarak sa­
vunulması mümkün değildir. Kuran, eğer Tevrat’ı kopya eden bir 
eser olsaydı bu hatayı almasını beklerdik. Oysa direkt bir atıfla bu 
inana reddetmiştir. Rad suresi ikinci ayette:

“Öyle bir Allah’tır ki görmekte olduğunuz gökleri direksiz yüeelt- 
miştir de sonra arşa hâkim ve mutasarrıf olmuştur ve güneşi ve ayı 
ram etmiştir, hepsi de muayyen bir zamana dek yürür gider. Rabbi- 
nize kavuşacağınızı iyice anlamanız için işleri tedbir ve tasarruf  edip 
yapan O’dur, delilleri bildirip açıklayan O.”1030

1030. er-Ra‘d, 13/2.

4) Tevrat'a göre yıldızlar, ağaçlardan sonra yaratılmıştır.

“Tanrı, ‘Yeryüzü bitkiler, tohum veren otlar, türüne göre tohu­
mu meyvesinde bulunan meyve ağaçlan üretsin.’ diye buyurdu ve 
öyle oldu. Yeryüzü bitkiler, türüne göre tohum veren otlar, tohumu 
meyvesinde bulunan meyve ağaçlan yetiştirdi. Tanrı bunun iyi ol­



duğunu gördü. Akşam oldu, sabah oldu ve üçüncü gün oluştu. Tanrı 
şöyle buyurdu: ‘Gök kubbede gündüzü geceden ayıracak, yeryüzünü 
aydınlatacak ışıklar olsun. Belirtileri, mevsimleri, günleri, yılları gös­
tersin.’Ve öyle oldu. Tanrı büyüğü gündüze, küçüğü geceye egemen 
olacak iki büyük ışığı ve yıldızları yarattı.” (Tevrat,Tekvin, 1/11-18)

Bu anlatıya göre ikinci günde ağaçlar, üçüncü günde yıldızlar 
oluşmuştur. Yani ağaçlar, yıldızlardan önce oluşmuştur. Bugün bi­
limsel olarak çürütülmüş bu tarz ifadeleri, Kur’an nakletmemiştir.

Sonuç

Burada, sadece kısıtlı sayıda örnekle, Kur’an’ın Tevrat’tan kop­
ya olamayacağını, anlamak isteyenin anlayacağı sayıda örnekle gös­
termeye çalıştık. Böyle bir konunun, kâmil bir çalışma ile ele alın­
ması, ciltler tutacak bir eser gerektirir. Biz, maksadımızın hasıl ol­
duğu miktarla yetinelim.

O hâlde Kur’an, bu problemli noktaları nakletmedi veya düzel­
terek nakletti ise Hz. Muhammed (s.a.v.), bu kitaplardaki problem­
leri çözecek ve bunları düzgünce anlatacak kıssaların bilgisine nere­
den ulaştı?“Yahudilerden...” deseler; “O hâlde, neden hataları nak­
letmedi? O hataları nasıl düzeltti?” diye soracağız. Sonuçta Yahudi- 
lerdeki kıssa bilgisi, aktardığımız metinlerdeki gibiydi.

Zaten Kur’an’ın sadece Tevrat ve Incil’e dayanarak oluşturula- 
mayacağı, girişte atıf yaptığımız Corpus Coranicum çalışması ile 
açıkça anlaşılmıştır. Burada, birkaç tane kısa örnek üzerinde durduk. 
Şimdi daha yaygın bir iddia olan şifahi (sözlü) anlatıma geçelim.

Sözlü Anlatı Olarak Tüm Bu Metinler,
O Coğrafyada Olabilir mi?

Ön Yargı ve Peşin Hükümler

Kur’an’daki kıssaların -hâşâ- sair kutsal kitaplardan alıntılama 
yapılarak yazıldığı iddiasına, yazdı metin üzerinden delil bulamayan 



muhataplarımız, bu defa sözlü rivayetlere sığınarak: “O dönemde bu 
anlatılar, şifahi (sözlü) rivayet şeklinde, o coğrafyada biliniyor olma­
lı,'demek zorunda kalmışlardır. Buna bir örnek verelim.

Montgomery Watt diyor ki: “Kitab-ı Mukaddes ya da diğer Ya­
hudi ve Hristiyan kitaplarını okumuş olma ihtimali, dışarıda bıra­
kılabilir... Kur’an’daki Kitab-ı Mukaddesle ait malzemelerin tertip- 
leniş şekli, Muhammed’in Kitab-ı Mukaddes’i hiçbir zaman oku­
madığını kesin kılar. Ayrıca onun herhangi bir başka kitabı okumuş 
olması mümkün değildir... Bu meselede varılan sonuç; Muham­
med’in Incil’deki kavramlar ve fikirler hakkında bilgisini, okuyarak 
ya da belli kişilerle konuşarak değil, (anlatılan bazı kıssaların ayrın­
tılarının farklılığından da anlaşıldığı üzere) Mekke’nin entelektüel 
ortamından edindiğidir.”1031

1031. Watt, Hz. Muhammed Peygamber ve Devlet Adamı, ss. 51-53.

Burada gösterilen tavır, yaklaşık olarak şu şekildedir; “Açıklaya- 
mıyonız, o hâlde Mekke’nin entelektüel ortamında vardır.” Hangi 
entelektüel ortam? Daha önceki bölümlerimizde, genel entelektü­
el ortamı tasvir etmiştik. İlerleyen sayfalarda, kıssa bilgileri yönün­
den tasvir edeceğiz.

Oysa Watt, oryantalistler içerisinde, gerçekten İlmî kriterlere 
en fazla dayananlardan birisidir. Daha düşük profilli diğer keyfî yo­
rumları buraya alıp tenkit etmek, kitabı uzatacaktır. Buradan, aslın­
da oryantalizmin, İslam’ı anlama konusundaki prangalarından bah­
sedilebilir. “Peygamber değildi!” yargısıyla yola çıktığınız ve onu te­
mel kabul kıldığınız bir okuma tipinde, bir peygamberlik iddiasını 
ne derece sağlıklı değerlendirebilirsiniz?

Ashnda bu yargı, burada tartıştığımız konu hakkında delilsiz bir 
ön yargıdan ibarettir. Çünkü biz, “O, peygamber miydi?” hususunu 
tartışırken muhalifimiz, daha en baştan, “O, peygamber değildi. O 
hâlde bu kıssaları anlatabiliyorsa bir şekilde o coğrafyada bu kıssa­
lar biliniyor olmalı.” yargısını kabul ederek -daha doğrusu- varsa­
yarak ön yargı göstermiş oluyor.

Zira onun elinde, o dönem, o coğrafyada, bu kıssaların, bu dere­
cede kompleks bir şifahi anlatımının olduğuna dair hiçbir delil yok­



tur. Bilakis, lazım olan metinlerin çokluğu ve büyük kısmının son­
radan keşfi sebebiyle şifahi anlatının aleyhine deliller vardır. Mu­
halifimizin tek delili, tartıştığımız konuda peşinen kabul ettiği, “O, 
peygamber değildi. Muhakkak böyle bir anlatı olmak zorundadır.” 
ön yargısından ibarettir.

Aslında böyle bir nedensellik iddiasının ispatlanmadan kabulü 
absürttür. Ancak, daha önce de vurguladığımız gibi, Islami metin­
ler okunurken tüm kaideler bir anda ortadan kalkıyor ve ön yargılı 
kabuller, vehim ve adem-i kabüller delil gibi addedilmeye başla­
nıyor.

Normalde şu an bizim üzerimizde, delil yükümlülüğü yoktur. 
Zira muhatabımızın, şifahi anlatının olduğunu ispatlaması gerek­
mektedir. İddia sahibi odur. Delil de ona gerekir. Zira biz, iki ate­
ist olarak tartışmıyoruz. Ben, peygamberliğini iddia ediyorum, on­
lar ise ‘Değildi.’ diyor. Ben, kıssaların farklılıklarından delil getir­
dim. Onlara düşen, var olduğunu iddia ettikleri şifahi anlatıyı gös­
termektir.

Aslında o şifahi anlatıyı delillendirdikten sonra, bizim çürütme­
mizin gelmesi gerekir. Ancak ben, yine de delillendiriyorlarmış gi­
bi davranarak onlar delillendirmeden, ilgili iddiaların aleyhine de­
liller serdedeceğim.

Şifahi Anlatı Aleyhine Deliller

Biz o dönemde, böyle kompleks bir şifahi anlatının olmadığını 
rahatlıkla gösterebiliriz. Hatta Kur’an kıssalarının kahir ekseriyeti­
nin nazil olduğu Mekke’de, basit bir kıssa anlatısının dahi var ol­
madığını düşünebiliriz. Burada, şunu aktarmamız gereklidir. Kur’an 
kıssalarının çoğunluğu Mekke’de nazil olmuştur. Bu, İslam âlimleri 
arasında, neredeyse ittifaken benimsenmiştir. Hatta bir surenin içe­
risinde kıssa olması, Mekki olma alameti sayılmıştır.

Onlar bunu, bizim yaptığımız gibi tartışmada kullanmak için de 
söylemiş değillerdir. Zira öyle olsaydı bu kabullerini bu tarz bir bağ­
lamda delil olarak öne sürmeleri beklenirdi. Oysa öyle olmamıştır.



İslâmî metinler ve İslam tarihi okunurken unutulmaması gereken 
önemli bir nokta, ilk dönem İslam âlimlerinin, muzaffer bir toplum­

da yaşadıkları ve bugün sıkça rastladığımız gibi reaksiyoner anlatı­
lardan uzak olduklarıdır. Yani onlar, “Şunlar ne der? O zaman kıs­
salara Mckki diyelim.” gibi bir tavırdan oldukça uzaktırlar. Zaten 
galip bir toplumun ve dinin mensubudurlar. Öncelikle kendi dü­

şüncelerine odaklanırlar. Bu yüzden kıssalar, Mckkilik alameti ka­

bul edilmiştir. Bundan yola çıkarak bizim yaptığımız gibi ispata da 

yönelmemişlerdir. Oysa ispat için böyle söylüyor olsalardı, bunu de­

lil olarak kullanırlardı.

Hem Hz. Muhammed (s.a.v.) hem de kavmi, kıssaları vahiy­

den önce biliyor muydu?

Slj c-jl 1$L» cJUJI «Ol dJO

âŞjOJI jl İli Jlî

“Bunlar, sana vahyettiğimiz gayb haberlerindendir. Bunları sen 

ve kavmin, bundan önce bilmiyordun. Şu hâlde sabret. Şüphesiz (gü­

zel olan) sonuç, takva sahiplerinindir.”1032

1032. el-Hûd, 11/49.
1033. İkincil delil mantığımızı uzunca anlattığımız için tekrara lüzum duyma­

dık.
1034. el-Yûsuf, 12/3.

Bakınız bu ayet, sadece Hz. Muhammed’in (s.a.v.) değil, kav- 

rninin de bu kıssaları bilmediği konusunda apaçık bir delildir. Bir 

önceki ayet Nuh’dan (a.s.), bir sonraki ayet Ad kavminden bahset­
mektedir. İki kıssa arası geçişte bu ifade gelmiştir. Mekke’de ne söz­

lü ne de yazılı olarak bu kıssalar bilinmiyordu. Başka hiçbir delil ol­

masaydı, bu sözlerimizi ispata bu delil yeterdi.1033

öİ^İl İÜ eÇJI O ^^ail 5TJ-I JÜÜ JÜ5

L*JI I t ü)Iy

“Sana bu Kur’an’ı vahyetmekle kıssaların en güzelini anlatıyo­

ruz. Hâlbuki daha önce sen bunlardan habersiz idin.”1034



L*j dJj cJUs

û>*-a£x; iı ^îj sis' U} jl£ ^^51

“(Ey Muhammed!) Bunlar, sana vahyettiğimiz gayb haberlcrin- 

dcndir. Meryem i kim himayesine alıp koruyacak, diye kalemlerini 

(kura için) atarlarken sen yanlarında değildin. (Bu konuda) tartışır­

larken de yanlarında değildin.”1035

1035. el-Al-i İtnrân, 3/44.

1036. eş-Şûra, 42/52.
1037. Margoliouth, Muhammed ve İslam'ın Yükselişi, s. 130.

ı5jX li U_^»î C-jj iZlJI <£ü

İşte böylece sana da kendi buyruğumuzla bir ruh (Kur’an) vah- 

yettik. Sen, kitap nedir, iman nedir, bilmiyordun.”1036

Kur andaki bu tarz atıflar, oldukça nettir. Daha önce delillen- 

dirdiğimiz gibi, bu bilgi doğru olmasaydı hem müşriklerden itiraz­

lar beklerdik hem de müminlerden “Kur’an’da yalan bilgi varmış.” 

şeklinde kırılmalar görürdük. Oysa ikisi de olmamıştır.

Margoliouth diyor ki: “Eğer Peygamber Hristiyan ve Yahudi- 
lerin kitaplarında yazılan hikâyeleri anlatmış olsaydı, onun rakiple­

ri, bunları kendisine birilerinin öğrettiğini söyleyip hocasının adı­
nı bile belirtebilirlerdi.”1037

Furkan suresi 4-6. ayetlerde müşriklerin “Ehl-i kitap köleler­
den öğreniyor.”şeklindeki iddialarını çürütürken gösterdiğimiz gibi:

1. Mekkeliler, Hz. Muhammed’in (s.a.v.) getirdiği haberin, 
O’nun donanımı ile açıklanamayacağını biliyorlardı. Öyle 

olsaydı, dış kaynağa atfetmeye ihtiyaç duymazlardı.

2. Özellikle kıssalar özelinde, Kurandaki bilgi, Mekke’deki bil­

gi düzeyi ile de açıklanabilir değildi. Öyle olsaydı itirazların­

da, “Ehl-i kitap köleler” seçimine gerek kalmazdı.

Hatta, meseleyi biraz daha ileri götürelim; bilindiği üzere İslam 

tarihinde, Hz. Muhammed’den (s.a.v.) sonra Kur’an kıssalarının tef- 



rinde, îsrailiyat denen bilgiler kullanılmıştır. Mekke coğrafyasın­
la çok daha geniş bir coğrafyaya hâkim olunduğu dönemde, Hris- 
(irııı ve Yahudilerin anlatıları, Kur’an kıssalarını açıklamak için tef- 
«r kitaplarıma yer bulmuştur.

Bu kıssaların neredeyse tamamı, gerçekten çok verimsiz, tutar- 
yZve tarihî bilgi ile çelişiktir. Kabu’l-Ahbâr, Vehb b. Miinebbih ve 
Kclbî gibi erken dönemde yaşamış ve ehl-i kitabın kaynaklarından 
beslenen metinler oluşmuştur. Bahsi edilen metinlerin bu hâli, aslin­
di bize, -bırakınız Hz. Muhammed’in (s.a.v.) yaşadığı çağın Mek­
ke'sini- ondan yüz yıl sonraki Kuzey Arabistan dahil, tüm coğraf­
yanın bilgi düzeyini göstermektedir.

Eğer kıssa anlatıları, o coğrafyanın bilgi düzeyi seviyesinde ol­
saydı, îsrailiyat düzeyine bile ulaşamazdı. Çünkü Kuranın anlatı­
sının hem daha dar bir coğrafyada hem de daha eski bir anlatıdan 
besleniyor olması gerekirdi. Bu, îsrailiyat düzeyinin bile altında kal­
masını gerektirirdi.

Ayrıca Mekke vasatında müşrikler, kitap bilgisine sahip olma­
dıkları için Yahudilere başvurmak zorunda kalıyorlardı.

Leone Caetani diyor ki: “Yahudilerin mukaddes kitaplarından 
sık sık vuku bulan bahisler, Kureyşlileri, Nadir b. el-Haris ve Uk- 
be b. Ebi Muhayt nezdinde iki kişi göndererek Medine’deki Yahu­
di hahamlarının bu bapta (bu konuda) fikirlerini almaya şevketti.”1038 1039

1038. Caetani, İslam Tarihi, c. 1, s. 427.
1039. Rodinson, Muhammed, s. 195.

Maxime Rodinson diyor ki: “En eski kutsal kitabın, Tevrat’ın, 
sahipleri oldukları için Muhammed ve dini hakkındaki her şey Ya- 
hudilerden soruluyordu. Doğruluk ve kutsal düşünceye uygunluk de­
recesi hakkında şüpheye düşülen her konu, Yahudi ulemasına da­

nışılıyordu.”103’
O hâlde biz, Mekkelilerin böyle bir bilgiye sahip olmadıkla- 

nnı, bölge Yahudilerinden daha düşük bir bilgi düzeyine sahip ol­
duklarını rahatlıkla anlayabiliriz. Oysa Kur’an ın, bırakınız coğraf­
yadaki düşük birikimli Yahudileri, tüm Yahudilerin düzeyini aştı­

ğını gösterdik.



Sayfalardır dclillcndirdiğimiz skala şöylcdir:
Kuran anlatısı > Başka coğrafyalardaki Yahudi bilgisi > Arap 

coğrafyasındaki Yıhudilcrin bilgisi > Mekke müşriklerinin bilgisi.

Bu bilgiler ışığında, Kuran kıssaları, nasıl Mekke’nin şifahi an­
latımı ile açıklanabilir?

Kuranın kıssa ortalarında yaptığı iddialaşmalar ve “Bunları ne 
sen ne de kavmin bilirdi!” açıklamalarına ne denilecektir?

Peki, 1945'tc bulunan apokrif metinler içerisindeki anlatılan na­
sıl açıklayacaklar? Bu metinlerin, sözlü ya da yazılı olarak o dönem 
Arabistan’ında dolaşımda olduklarını ispat etmeleri gerekmiyor mu?

Sosyal bilimlerde, “Olabilir.” demek, ne zamandan beri delil sa­
yılır olmuştur?

Mesela -girişte, “Mucize bölümü”nde aktardığımız üzere- ben, 
şu an insanların gözü önünde uçsam ve ağzımdan ateş çıkararak bu 
yaptığımın beşer takatinin üzerinde olduğunu söylesem,“Belki Bre­
zilya’da şu an bunu yapan biri olabilir.” diyerek mucize iddiamı çü­
rütmüş olur musunuz?

Tüm bu Kuran metnindeki kıssalar, gerçekten özel eğitim al­
madığını gösterdiğimiz, kıssa anlatılarının iyi bilinmediği bir coğ­
rafyada yaşamış birinin kulağına çarpan sözlerle oluşmuş olabilir mi?

Ayrıca, “Şifahi (sözlü) anlatımla alınmıştır.” sözü aleyhine, di­
rekt yazık atıf gibi yapılan pek çok bölüm vardır. Kurandan bazı ör­
nekler verecek olursak:

1) Firavuna ağıtı anlatan Hiyeroglif metinlerinde   şöyle yaz­
maktadır:

10401041

1040. Metin: S. BM 10188,Tarih: MÖ. 4. yy. Dil: Hiyeratik, Çeviren: R.O. Fa­

ulkner.
1041. http://attalus.org/egypt/isis_nephthys.html (Son erişim: 28.05.2022).

İngilizce metin: “The regions mourn for you, inasmuch as you 
are He-who-awakes-in-health I Heaven and earth weepfor you, inas­
much as you are greater than the gods “,<M1

(Diyarlar senin için yas tutar, sen sıhhatle uyanan olduğun için/ 
Tanrılardan daha büyük olduğun içm gökler ve yer senin için ağlar.)

http://attalus.org/egypt/isis_nephthys.html


Kuranda, Firavunun akıbeti anlatıldıktan hemen sonra şöy­
le buyrulmaktadır;

lylî" Gj ‘killi Uj

“Gök ve yer onların ardından ağlamadı-, onlara mühlet de veril- 
ınedi.”1042 1043

1042. cd-Duhân, 44/29.

1043. https://www.britannica.com/topic/Osiris-Egyptian-god, https^Avww. 

arkcolojikhaber.com/amp/habcr-osiris-9023/, https://books.google.com. 
tr/books?id=OEWcOOxHOkC&pg=PA25 (Son erişim: 20.07.2022).

Bu ayet hiyeroglif yazısını bilmeden önce bana çok anlaşılmaz 
geliyordu. Zaten helak edilmiş olanlar hakkında neden tekrardan 
•Gökler ve yer onların ardından ağlamadı.” açıklaması geldiğini an­
laşamıyordum. Onlar hakkında zaten bir övgü tanımlaması beklen­
memesine rağmen, böylesi bir açıklamanın gerekçesini anlayamıyor- 
dum. Ayrıca Kur anda helak edilmiş onca kavim vc kişiden bahse­
dilirken hiçbirisi hakkında böyle bir üslub kullanılmıyordu. Hiye­
roglif metinlerinde böyle bir ibarenin olduğunu öğrendiğimde taş­
lar yerine oturmuştu.

İlgili metnin tam ismi: “The songs of Isis and Ncphthys”. An­
tik Mısır’da bilindiği üzere ölen Firavun Osiris olur.1543 Yaşayan fi­
ravun ise Horus’tur. Metin ölen firavuna yani Osirise ağıttır. Yerine 
geçen yeni firavundan yani Horus’tan da bahsedilmektedir.

Burada akla gelen muhtemel bir soru şu olacaktır: “Ağıdın ken­
disine yapıldığı firavun Kurandaki firavun mudur?

Bu hususta bilinmesi gereken şudur:

Aktarılan metin bir ritüel metnidir. Bir şahsa yakılan ağıttan zi­
yade her ölen firavun için okunmaktadır. Bu anlamıyla Kuran direkt 
kelime kelime bir atıfla ritüel metinlerine cevap vermektedir. Hat­
ta cevap vermekten de ziyade onları ironik bir üslubla yermektedir. 
Zira onlar rimellerinde “Gökler ve yer senin için ağlayacak.” derken 
Kuran mealen “Firavunu helak ettik. Gökler ve yer onun için ağla­
madı.” buyurmaktadır. Buradaki üslubun söz sanatı açısından gücü 
ve tahkir ediciliği açıktır.

https://www.britannica.com/topic/Osiris-Egyptian-god
arkcolojikhaber.com/amp/habcr-osiris-9023/
https://books.google.com


Bu metin, 1798’dc Napolyon’un Mısır seferi esnasında, Rosetta 
taşı bulunmadan önce okunabilir değildi. Rosetta taşının üzerinde 
on dört satır hiyeroglif yazı, otuz iki satır Demotik yazı, elli üç satır 
da Antik Yunan yazısı bulunmaktadır. Böylece Mısır halkı ile Mı­
sır asilleri ve Yunanlar, bu antlaşmayı rahatlıkla okuyabilmişlerdir.

(Üstte, Mısır hiyeroglif yazısı; ortada, Demotik yazı; en altta, 
Yunanca)

Bu metnin yazılı olduğu dil, bu taş sayesinde çözülebilmiştir. 
Yani bu metin, 19. yüzyılın başından önce okunabilir durumda de­
ğildir.1044 Bilinmeyen bir dil ve okunamayan bir alfabededir. Antik 
Mısır yazıları çözülmeden önce arkeologlar, hiyerogliflerin, Mısır’ın 
Tufandan önceki yaşamına ait şekiller olduğunu düşünürlerdi. Bu 
direkt atıf, Kuranın parlak mucizelerinden birisidir.

1044. https://www.britannica.com/topic/hieratic-script (Son erişim: 28.05.2022).

2) Kur’an-ı Kerim, davasını ispat için Tevrat’ın yazılı metnine 
referans vermekten çekinmez. İlgili Tevrat ayetini nokta atışı -tabi­
ri caizse lazer işaretleme sistemi gibi- işaretler:

J*-1* Yi ûIj fiildi Jd

dj iljyJL IJj Sİj^sJI Jy-j dİ J-j-*

https://www.britannica.com/topic/hieratic-script


’Tevrat indirilmeden önce, İsrail’in (yani Yakub’un) kendi nef­
sine haranı kıldığı hariç, diğer bütün yiyecekler İsrailoğullarına he­
ld idi. De ki: İşte meydan! İddianızda samimi iseniz,Tevrat’ı geti­

rip okuyun!”1045

1045. el-Âl-i İmrân, 3/93.

1046. cl-Enbiyâ, 21/105.

Ayet,Tevrat’ın Tekvin Kitabının 32. bap 31. pasajına işaret edi­

yor.

Çünkü Yahudiler, Kur’an’ın,Tevrat’ın hükümlerini neshetmesi- 
ni kabul etmiyorlardı. Onlara göre Kuran, Allah’tan gelen bir kitap 
olsaydı, deve eti gibi onların yemediği şeyleri helal kılmazdı. Yani, 
neshin Allah’a yakışmayacağını söylemek istiyorlardı. Oysa direkt 
Kuranın atıf yaptığı Tevrat metninde, aynı konuda neshe delil vardı.

“Yakup Peniel’den ayrılırken güneş doğdu. Uyluğundan ötürü 
aksıyordu. Bu nedenle İsrailliler, bugün bile uyluk kemiğinin üze­
rindeki siniri yemezler. Çünkü Yakup’un uyluk kemiğinin başında­
ki sinire çarpılmıştı.” (Tekvin, 32/31-32)

Şimdi bu nasıl şifahi anlatı sayılabilir? Kurandaki ifade; “Tev­
rat’ı getirip okuyun!” şeklinde. Gerçekten atıf yaptığı pasajda, on- 
lann iddiası aleyhine delil var. Yakup’tan (a.s.) önce uyluk kemi­
ği üzerindeki siniri yedikleri ve ondan sonra yemedikleri anlaşı­
lıyor. Onların, “deve eti” vb. konusundaki iddiaları aleyhine, ken­
di eserlerinden cevap getiriliyor; hem de “Tevrat’ı getirin, oku­
lun!” denilerek.

Bunun şifahi bir anlatı ile olabileceğini söylemek, ön yargıdan 
başka bir şeye dayanamaz.

3) Bir ayette şöyle geçiyor:

“Andolsun Zikir’den (Tevrat’tan) sonra Zebur’da da ‘Yeryüzü­
ne iyi kullarım varis olacaktır.’ diye yazmıştık.”1046

Burada varis kelimesi, Arapça (l^i - yerisuha) şeklinde ifade 
edilmiştir.



Zebur 37-29’da şöyle geçer: “Doğrular ülkeyi miras alacak. Ora­
da sonsuza dek yaşayacak."11"7

Türkçe okuyanlar takip edebilsin diye bu çeviriyi tercih ettim. 
“Ülkc’dive tercüme edilen kelime fyg ('ârcş)'dir."""

Ares’in, Yunan mitolojisinde, yeryüzünün altındaki tanrıyı ifa­
de etmesi, kelimenin anlamı hakkında fikir verecektir. Bir ülke an- 
lamındansa, yeryüzü anlamı daha sağlıklıdır. Kelimenin İngilizce 
tercümesi, "earth, lam!" şeklinde verilmiştir. Yani Zebur’daki ifade­
nin daha güzel bir tercümesi, “Doğrular yeryüzünü miras alacak.” 
şeklinde olmalıdır.

Bu hâliyle bu, direkt yazılı bir materyale atıftır. Şifahi anlatı gi­
bi görünmemektedir.

4) Hakeza, Allah (c.c.), sadece İbranicc bilenlerin anlayabilece­
ği gizli bir hakaretten, Rasûlünü (s.a.v.) korumuştur:

îjlC-ılîjLiı LpI3 Y ijlâi jjı ı# Ç
(Ljî «Li j*

“Ey iman edenler! ‘Râinâl’dcmcyin.'Unzurnâl’deyin vc iyi din­
leyin. Kâfirler için elem verici bir azap vardır."""’

Ayet, oldukça sert bir ifade ile bitiyor. Müfessirler, ittifakla; 
“râinâ" ifadesinin ibranicc bir hakarete yakın söyleyiş tarzı oldu­
ğunu vc Yahudilcrin, “Râinâ” der gibi onu söyleyerek Hz. Muham- 
med’e (s.a.v.) hakaret ettiklerinden bahsediyor. Müminler, “Râinâ” 
demekten alıkonulacak Yahudilcrin yapacağı bu hakaret engellen­
miş oluyor.

Râinâ (Uj-Ij) demeyin,unzuma deyin! Ra’inu (w) eski ibrani­
cc; “yoldan çıkmış, hasta, habis olanımız" anlamlarına gelir.

5) Kuranda,İsa (a.s.) vc mucizelerinden bahsedilen uzun aye­
tin sonunda şöyle buyrulur:   ***

1047. https7/chrisriananswcrs.net/turkish/bible-tr/tr-psa37.html (Son erişim: 

28.05.2022).
1048. https//biblehub.com/psalms/37-29.htm#lcxicon (Son erişim: 28.05.2022).

1049. cl-Bakara, 2/104.



JliS cJLxp çJİİ^***İ ilj

4ı ili 5ı (4^ b#
“Onlara açık kanıtlar getirdiğin zaman, buna karşı içlerinden 

inkâr edenler; 'Bu, düpedüz bir büyü!1 dediklerinde, Isrâiloğullannın 
sana zarar vermelerini önlemiştim.”1050

1050. el-Mâide,5/110.

1051. https://www.sefaria.org/Sanhcdrin.43a.20?lang=bi&with=all&lang2=en 

(Son erişim: 28.05.2022).

1052. en-Nisa, 4/157-158.

Talmud’da şu ifade yer alır: “Ve onun önünde kırk gün boyun­
ca bir davetçi çıktı ve alenen ilan etti: Nasıralı îsa, büyücülükyaptı­
ğı, insanları puta tapmaya teşvik ettiği ve Yahudileri saptırdığı için 
taşlanacak.” (Sanhedrin, 43a/20)10SI

Ayrıca Talmud’da, Hz. İsa’nın çarmıha gerildiği aktarılırken 
Kur’an buna da cevap vermektedir.

lij ojlaj Uj «il dyLj 5?' lalsi

U cLS (Hİ S-i j&j

a-JI «îıl JŞ o^Iaî Uj ^kıı £-131 VI (U* <j

CuXJ- fyj-j* ’«İl

“Allah elçisi Meryem oğlu İsa Mesih’i ‘öldürdük.’demeleri yü­
zünden... Hâlbuki onu ne öldürdüler ne de çarmıha gerdiler; (baş­
kası ona benzer kılındığı için) şüphe içine düşürüldüler. Onun hak­
kında ihtilafa düşenler, bu konuda tam bir kararsızlık içindedirler. 
Bu hususta zanna uyma dışında hiçbir bilgileri yoktur ve kesin ola­
rak onu öldürmemişlerdir.”1052

Bakınız burada Kur’an, yazdı atıf yaptığı bir pasajın deva­
mını hatalı bulmaktadır. Bu hem şifahi anlatı aleyhine delil ola­
caktır hem de pek çok gayrimüslimin “Kur’an Yahudi bilgisini 
kopyalayarak kıssa anlatısını oluşturdu.” iddiası aleyhine delil ola­
caktır.

https://www.sefaria.org/Sanhcdrin.43a.20?lang=bi&with=all&lang2=en


Kabul etmek gerekir ki bu metin, Uz. Muhanımed'in (s.a.v.) 
elimlen çıkmış olamaz. Bu, ne Arap coğrafyasındaki chl-i kitabın 
ne Arap toplumumın ne de I Iz. Muhanımed’in (s.a.v.) eğitimi ile 
açıklanabilir.

Bu metni, çağdaşlarından birisi Uz. Muhammcd'c (s.a.v.) öğ­
retti diyorsanız, o öğreten her kimse, onun bir beşer olamayacağını 
kabul etmiş olursunuz. “Uz. Muhammed (s.a.v.) yazdı.”diyorsanız, 
Onun beşeriistü olduğunu kabul etmek zorundasınız. Oysa onun 
da iddia ettiği gibi, kendisinin yazmadığını ve Allah tarafından vah- 
ycdildiğini kabul etmek daha makuldür.

HİSSİ MUCİZELER

J4I4JI jöâi öl ^pl öl

li* jı f âj (LjJ 5Î ı jlii ^iîı

“İçlerinden bir adama: İnsanları uyar ve iman edenlere, Rablcri 
katında onlar için yüksek bir doğruluk makamı olduğunu müjdele, 
diye vahyetmemiz insanlar için şaşılacak bir şey mi oldu ki o kâfir­
ler, ‘Bu, elbette apaçık bir sihirbazdır.' dediler?”10”

ililip IX* Jüj ^.4-* öl ।

“Kâfirler, kendilerine, içlerinden bir uyarıcının gelmesine şaştı­
lar ve şöyle dediler: ‘Bu,ya/«na bir sihirbazdır.'”"**

öjlşâç fi 1f* *1*- l*J 5**^ IjS^* 3^'
l*> f*lpl ^* l;.A alil çja Aia^sjl öl J5 Ajyiil

P * f t * rkr ✓ p * * *

1053. cl-Yûnu$, 10/2.
1054. es-Sâd,38/4.



'Onlara ayetlerimiz açık açık okunduğunda, içlerinden inkâ­
ra saplananlar, kendilerine ulaşan Kuran hakkında: ‘Bu, düpedüz bir 

Hpf' dediler."1055

1055. el-Ahkâf, 46/7.

1056. ez-Zâriyât, 51/52.

1057. el-Yûnus, 10/2.

jl İpli YIp vr* <_pl l> dİÜS*

'İşte böyle; kendilerinden öncekilere de hiçbir peygamber 
gelmemiştir ki,‘O, birsihirbazveyz bir mecnun.’demiş olmasınlar.’1056

Şimdi, bu ayetlerde ve benzeri ayetlerde, Kur’an’ın ilk dönem 
muhataplarının, Nebiyi (s.a.v.) sihirbaz olmakla itham ettiklerini 
görüyoruz. Kur’an’ın delaletinin tarihi açıdan güvenilirliği mesele­
sini mukaddime kısmında anlattığımız için tekrar konuyu vurgula­
mak istemiyorum. Böyle bir iddiaları olmasaydı, Kur’an’da yazmaz­
dı. Çünkü itiraz görürdü.

Peki siz, kendinizi bir düşmanlık ortamında hayal edin. Muha­
tabınızı, hangi durumda sihirbaz olmakla itham edersiniz? Düşü­
nün, bugüne kadar kaç kişi ile tartıştınız ve hakaretleştiniz? Han­
gisine, “Bu bir sihirbazdır!” dediniz? Muhtemelen hiçbirine deme­
diniz. Zira tartışma esnasında, birine sihirbaz demek, ciddi derece­
de zor durumda kaldığınızı gösterir. O, muhtemelen olağanüstü bir 
şey ortaya koymuştur ve siz bunu, sihir deyip küçümseyerek kendi­
nizi kurtarmaya çahşıyorsunuzdur.

IX» öl öjyl$3l Jl*

“Bu elbette apaçık bir sihirbazdır, dediler?”1057

Yukarıdaki ayetin, pek çok tekit (vurgu) ile gelmesi de ilginçtir. 
Arap dilinde “inne" tekit edatıdır. “Le” de tekit edatıdır. Yani ikisi 
de kuşkusuz, şüphesiz gibi anlamlara gelirler. “Mübin” ise “apaçık” 
gibi bir anlamdadır.

Edebî kaliteden ödün vererek tekitleri tam yansıtan bir tercüme 
yapmak isteseydik “Kafirler,‘Muhakkak, hiç kuşku yok ki bu, apaçık 
bir sihirbazdır.’ dediler.” şeklinde bir tercüme yapmamız gerekirdi.



Bir İtiraz

“Sihirbaz ifadesi Araplarda da başka yerlerde de ‘acayip şey, bü­
yük olay’ vb. anlamında kullanılırdı. Onlar, etkileyici söze de sihir, 
derlerdi. O hâlde biz burada, illaki doğaüstü bir olay kastcdilmediği- 
ni anlayabiliriz. Örneğin, bir futbolcunun iyi oynadığı bir maç hak­

kında, ‘Sihir yaptı.’ denilmesi gibi.”

Gerçekten bu kelimenin böyle bir kullanımı vardır. Bununla il­
gili konuşmadan önce,bu itirazın dahi Kuranın belagat mucizesi­
ne katkı vereceğini söylemek gerekir. Zira, bu itiraza göre Hz. Mu­
hammed (s.a.v.), gerçekten şair bir toplum olan Arapları -kendi­
si şiirle ilgilenmemesine rağmen- şaşırtacak bir metin ile gelmiştir. 
Yani, bu itirazın kendisi dahi belagat mucizesini itiraf etmektedir. 
Ancak muhatabın, “Bununla, doğaüstü olay anlaşılmayabilir." itira­
zına gelecek olursak şöyle deriz:

Muhatabın iddia ettiği yön, sihir ifadesinin mecazi anlamıdır. 
Oysa Kur’an’da, ilk anlamı oldukça sıktır. Örneğin Kur’an’da, Fira­

vunun sihirbazları kıssası, pek çok yerde anlatılmıştır. Mesela; Taha 
suresi 56-76. ayetler arasında, tam yirmi ayetlik bir bölüm, bu ko­
nuyu anlatmaktadır. Konteksti (bağlamı) oldukça açık bir metindir. 
O hâlde Firavunun sihirbazları kıssasını okuduğunda Mekke hal­
kının anladığı anlamın mecaz olduğunu gösteren hiçbir delil yok­
tur. Onlar gayet açık bir doğaüstü durum anlamı çıkarmış olmalılar.

Burada “sihir” kelimesi, defalarca ilk anlamı ile kullanılmış ve 
bununla mecaz kastedilmemiştir. O hâlde doğal olarak yukarıda ak­
tardığımız ayetlerde de bizim, hakiki anlamı bırakıp mecaza dönme­
miz için delil gerekmektedir. Turkçede de hem mecaz hem de hakiki 
anlamıyla anlaşılabilecek cümlelerde, aleyhte delil olmadıkça haki­
ki anlam esastır. Bu sadece Kuran okurken değil tüm metinler yo­
rumlanırken kendisine başvurulan bir kaidedir.

Örneğin, “Beni görüyor musun?”cümlesi, aleyhinde delil olma­

dıkça “Bana iltimas geçiyor musun?” anlamında anlaşılmaz. Onun 

anlamı, bildiğimiz “görmek” olarak kabul edilir. Dolayısıyla bu ifa­
delerin mecaz olduğu, delillendirilmesi gereken bir şeydir ve bunu 

delillendirmek, muhatabımıza düşmektedir.



HABER FELSEFESİ

Başka hiçbir delilimiz olmasaydı dahi biz, yukarıdaki ayetler­
den ve benzerlerinden, Nebinin (s.a.v.), “mucize” dediğimiz türden 
şeyler ortaya koyduğunu anlardık. Oysa geniş bir hadis külliyatı, bu­
nun örnekleri ile doludur.

Ayrıca, bu mucizeleri nakleden sahabilerin, fedakârlıkları üze­
rinden böyle şeyleri durduk yere nakletmeyecekleri meselesini ko­
nuşmuştuk. Dikkatli okumadıysanız oraya dönmeniz faydalı ola­
caktır.

Ancak, malum olduğu üzere, iki ya da üç raviden gelen bir ha­
disin, zaruri ve kati bir bilgi oluşturması meselesi, tartışmalıdır. Ka­
hir ekseriyet, böyle bir bilgi oluşturmayacağını söylemiştir. O hâl­
de bu hadisleri, mucize temellendirmekte kullanabilir miyiz? Bura­
da, ıskalanmaması gereken önemli bir husus vardır. Mesela; iki tas 
çorbanın yüz kişiyi doyurması, sofranın bereketlenmesi vb. olağa­
nüstü olaylara atıf yapılan hadisler, diyelim ki iki üç raviden gelmiş 
olsun. Aynı şekilde, mucize bildiren başka bir hadis de dört beş ra­
viden gelmiş olsun. Bu iki hadis, farklı olaylardan bahsetseler dahi, 
atıf yaptıkları “Olağanüstü olaylar oldu.” manasını, ravilerinin top­
lamı kadar sayı ile ifade etmiş olurlar. Eğer iki rivayetin ravileri ay­
nı değilse sekiz ravi olur.1058

1058. Ayrıca, mucize ifade eden bu hadislerin büyük kısmının birkaç ravide 
kalması, hadis senedlerinin sonradan uydurulmadığını gösteren açık bir 
delil olacaktır. Zira Müslümanlar, dinlerini takviye etmek için hadis ve 
sened uyduruyor olsalardı, pek çok kişinin göreceği namaz vb. konular­
da, nasıl çok dolgun senedler mevcutsa, bu konuda da bunları uydurma­
larını beklerdik. Oysa vakıa öyle olmamıştır. Demek ki bu senedler, rast- 
gele, masa başında uydurulmuyordu. Tam da bekleneceği üzere; düzen­
li yapılan ibadet benzeri işlerde, daha fazla kişi olaya şahit olmuşken bir 
anhğına ve tek seferliğine olan olaylarda, daha az kişi olaya şahit olmuş 

ve daha az kişi bunları nakletmiştir.

Bu şekilde mucize bildiren tüm hadisleri toplasak “mütevatir” 
dediğimiz sayıda ravinin ifade ettiği bir çoğunluk, “Olağanüstü olay­
lar oldu.” manasında birleşmiş olur. Bu ise inkâr edilemez bir zaru­
ri bilgi oluşturur.



MÜTEVATİR NEDİR?

İslâmî literatüre hâkim olmayan bir okuyucu için mütevatiri 
açıklamak ve temellendirmek gerekecek. Çünkü, girişte ifade etti­
ğimiz üzere, Müslümanlar, haberin felsefesini yapmıştır. Oysa Ba­
tı metinleri, hâlen bu seviyeye ulaşmış değildir. Onlar için bilginin 
kaynağı, akıl vc duyudan ibarettir. Oysa müşahede ettiğimiz hayat­
ta, çoğu bilgimizin kaynağı haberdir. Bu, Batı felsefesi açısından cid­

di bir eksikliktir.

Mütevatir haber ile İslam epistemolojisinde kastedilen şey, “Ak­

len, yalanda birleşmesi mümkün olmayan kalabalığın naklettiği ha­
berdir. Bu tanım üzere ihtilaf edilse dahi, genel kabul bu şekildedir. 
Ancak tanım, tek okunuşta net anlaşılmıyor. Bu öyle kişiler tarafın­
dan nakledilmeli ki, dinleyen birisi, “Bu haberi kabul etmiyorum.” 

dediğinde, onun bunu, ancak inadından ya da akıl sağlığının yerin­
de olmamasından söylediğini varsaymamız gerekir. Zira tanımdaki 

“aklen” ifadesi, kabaca bu anlama alınabilir.

“Kaç kişidir bu?” diye sorulsa sayısı belli değildir. “Haberin ni­
teliğine ve nakledenlerin niteliğine göre değişir.” denilir. Mesela; 
sayıları çok olsa dahi, ortak menfaatin sahibi olan yüz kişinin nak­
lettiği haber, mütevatir ifade etmeyebilir. Ya da haberin niteliği öy­
le bir anlam ifade eder ki, yüz kişi olmalarına rağmen, belli bir coğ­
rafyaya izole bir kalabalıktan ziyade, farklı coğrafyalarda bu habe­

ri duymayı bekleriz.

Yapılmış güzel bir tanım şudur; insan susadığında, hangi dam­
la su ile doyduğunu anlayamasa dahi, bir yerden sonra “Artık suya 
kandım.” der. Bunun gibi, haber bir şahıs, sonra bir başka şahıs vs. 
diye desteklenerek devam eder ve nihayet insan, bu haberin doğru­

luğundan kuşku duymaz.

HABER FELSEFESİNİN ÖNEMİ

Haber felsefesi o kadar önemlidir ki, Batı’nın, ona bu kadar bigâ­

ne kalmasını, hadislerimiz benzeri güvenilir haber kaynakları olma­
masına vc tarih boyunca bunu önemsememelerinden başka bir şeye 

bağlamak zordur. Haber felsefesinin önemini ifade edecek olursak:



Mesela, “Dünya düzdür."diyen birisine,“Sıradan bir insanın105’ 
inanmaması için geçerli sebepler nelerdir?" diye sorsak haber felse­
fesi yapmaktan başka bir çare yoktur. Zira fotoğraflar, photoshop 
olmakla itham edilebilir ki ediliyor. Fizik deneyleri vb. zaten fizikle 
ilgilenmeyen insanlara anlatılabilir değildir. Dünya düzdür, diyen­
ler de normal bir insanın kafasını karıştıracak düzeyde argümanlar 
sunabiliyorlar. Örneğin, “Dünyanın hızla dönmesi ve zıplayan in­

sanın aynı yere düşmesi, dünya yuvarlak olsaydı aşağı tarafta olan­
lar düşerdi."gibi saçma argümanlar, hiçbir fizik eğitimi almamış bi­
rinin aklını karıştıracaktır.

Mesela tıp sahasında, alternatif tıpçılar ile diğerleri arasındaki 
tartışmaları da bilimsel delille değerlendirecek ve kozmoloji tartış­
malarında da aynısını yapabilecek nitelikte kaç kişi vardır? Hem tıp 
hem fizik bilen kaç kişi vardır? Peki ya birkaç bilim sahası daha ek- 
lesek? Bilmediğiniz sahalarda, muhakkak haber incelemesi yapar­
ken bulacaksınız kendinizi.

Böyle bir tartışmaya şahit olduysanız fark edeceğiniz en temel 
itiraz şudur: “Bu kadar bilim adamı neden sana bir yalan söylesin- 
ler."Bu, mütevatir habere işaret eder. “Dünya düzdür, diyenler bilim 
adamı (işin ehli uzman) değil. Oysa karşılarındakiler bu işe ömürle­
rini vermişler.” Bakınız, bu da ravi güvenilirliği ve niteliğine dair bir 
incelemedir. Zira biz, makul bir şekilde şöyle düşünürüz:

“Bu kadar bilim adamı, aynı yalanı söylemek için birleşemez. 
Zira yalan olsaydı buna itiraz edenler olmasını beklerdik. Bilim ada­
mı olmak için bu yalanı söylemek şart koşulsaydı, bilim adamı ola­
mayan birileri, bunun şart koşulduğunu söyler, afişe ederdi. Men­
faat kazanıyor olsalardı, az kazananlar itiraz ederdi. Hepsinin farklı 
farklı ülkelerde, aynı menfaatle ikna olması mümkün değildir. Bir­
birini sevmeyen ve farklı ideolojilerin bilim adamları da bunu kabul 
ediyorlar. Bu söylediklerim tabi ki bilimsel delilden anlamayan in­
sanlar için geçerlidir. Bilimsel delillerle bu konu anlatılabilir ve işin 

ehli olan anlar. Ancak hayatımızda, kaç branşın verilerini böyle gü­

zelce biliyoruz?

1059. Yani fizik uzmanı olmayan birisi.



1 lakcza, bilimsel bir araştırmaya başlayan kişiler, çalışmaları­
na, diğer bilimsel verileri temel kılarken tüm bilgiyi tekrar en baş­
tan ispat etmeye çalışmazlar. Eski deneylere itimat edip deneyleri­
ni kurgularlar.

Mesela, psikolojideki milgram deneyini herkes kabul eder. Bu, 
yayımlanmış bir makaleden ibarettir. Deneyi teyit eden deneyler 
yapılmıştır. Farklı coğrafyalarda tekrarlanmış ve aynı sonuçlar alın­
mıştır. Ancak bugün yaşayan Psikiyatri uzmanları, bu deneyin ve­
rilerini kabul etmek için deneyi tekrarlama gereksinimi hissetmez­
ler. Ben, Türkiye’de yaşayan psikiyatrlar içinde, on tanesinin bile 
bu deneyi tekrarladığını sanmam. Ancak, bu deney üzerine yazı­
lar yazılır ve hatta bu deneyi temel kılarak yeni deneyler planlanır. 
Bilimin üzerine koyarak devam etmesini sağlayan da aslında bu 
güvendir.

Bunu sağlayan şey, belki mütevatiri bile sağlamayan çokluk­
ta bilim insanının ve makalenin bu deneyi teyit etmesidir. Tüm uz­
manlar, bu makalelere itiraz gelmemesinden yola çıkarak bunu ka­
bul eder vc bu deney üzerine yeni deneyler planlarlar.

Turn bu örneklerden sonra mütevatir haberin reddi, insan ak­
lına savaş açmaktır. Bir anda tüm bilgi kaynaklarımız, kendi sınır­
lı gözlemlerimiz düzeyine düşer ve bu, hiçbir insan için yeterli de­
ğildir. Doğal olarak anne babamızın kim olduğu, Avusturalya di­
ye bir yerin olup olmadığı vb. klasik örneklerde ifade edildiği üzere 
kendi gözlemimize dayanmayan her bilgiyi reddetmemiz sonucu­
nu verir. Hatta hiç gitmediyseniz Ağrı diye bir şehrin olduğuna bi­
le inanmamanız gerekir.

SONUÇ

Nebi’nin (s.a.v.), mütevatiri bulmayan sayılarla ifade edilen teker 
teker mucizeleri toplandığında, hepsinde ortak anlam olan; “Olağa­
nüstü bir şeyler oldu.” anlamını mütevatiren verirler. Kurandaki sihir 
ifadeleri ile birleştiğinde, açık bir anlam ifade ederler. O ayetlerde si­
hir kelimesi kullanımının temel anlamında olduğuna delalet ederler.



Bu tcmcllcndirmcyi yaptıktan sonra, ciltler tutacak çokluktaki 
bu haberleri scrdctmck,bu kitabın boyunu aşacaktır. Zayıfı ve sahi­
hi ile beş cildi bulan Beyhaki’nin Dclâilffn-Nübüvvc adlı eseri, bu 
jjhada çok fazla örneği bulabileceğiniz bir kaynak olacaktır. Ancak, 
içindeki tüm rivayetlerin sahih olmadığını bilmek lazım.1060

Bir diğer önemli nokta, hadislerde akli değil, hissi olan mucizlc- 
rin,çoğunlukla müminlere müjde olması bağlamında olduğunu mü- 
«âhede etmemizdir. Kur andaki tartışma eksenlerine bakıldığında, 
müşriklerin, muayyen mucize taleplerinin reddedildiğini görüyoruz.

Örneğin müşrikler, “Uhud Dağı’nın altına dönüşmesi” vb. is­
teklerde bulunduklarında, bu talep reddediliyor. Bu, oldukça ma­
kuldür. Zira, zora koşmak için her absürt mucize talebi yerine ge­
tirilseydi, din -hâşâ- “Copperfield gösterisi” niteliğinde bir hokka­
bazlığa dönüşmüş olurdu.

Ayrıca, tüm bu mucizelerin, bugün yaşayan bir bireye hitap et­
mesi için Kur’anda nakledilmesi gerekirdi. Kuranın her sayfası, bir 
mucize anlatısından ibaret olmalıydı. Ve hatta, tüm istekleri yeri­
ne getirilse dahi, bu mucizeler, bir kuşak sonrasında müşahede edi­
lebilir olmadıkları için yine hissi değil, akli mucize hâline gelecek­
lerdi. Hakeza, biz de yukarıda, bu hissi mucizelerin olduğunu aklen 
ispatladık. O hâlde, onların lüzumsuz taleplerinin reddedilmesi ga­
yet makuldür ve hatta gereklidir.

Aksi hâlde, gerçekten mesajın özü ve “Fetanet Delilleri” kısmın­
da anlattığımız semereleri yok olacak ve din, bir “uçma kaçma” işine 
dönüşecektir. Zaten, “Fetanet Delilleri” kısmında ele aldığımız mu­
cizelerin, daha yüksek bir gayeye matuf olduğu ve tüm bunlar olur­
ken mesaj ortaya koyulurken “Hadi, şu dağdan atla!” gibi taleplerin,

1060. Aynı şekilde, mucize ifade eden bir kısım hadise de zayıf denilmiş olma­
sı, Müslümanların, hadis senedlerini kendilerini takviye etmek için uy­
durdukları gibi bir ön yargıyı yıkmaya yetmelidir. Zira onlar, hadisleri ve 
senedleri masa başında, keyiflerine göre uydurmuş olsalardı, bu hadislere 
kimse zayıf demezdi. İslami ilimleri hiç bilmeyen birisi dahi, sadece bu 
olgudan yola çıkarak hadisçilerin, nesnel ve duygusal olmayan bazı kri­
terler kullandıklarını anlayabilir.



zevzeklikten ileri gitmeyen talepler olduğu anlaşılacaktır. Bugün, ni­
telikli bir beşer dahi, düşük seviyedeki her kişinin talebine tabi olup 
mesajını onlara göre ayarlamıyorken, âlemlerin Rabbi’nin son ilahi 
mesajının şekillenmesinin, bu taleplere göre olmamasına şaşırma­
mak gerekmektedir. Zira, her talebi karşılamak, eğitimle uyuşan bir 
durum değildir. Gündelik hayatımızda da böyledir. Kur’an ise daha 
önce gösterdiğimiz üzere, eğiten bir kitaptır.

Ayrıca biz, ilk dönemden itibaren Müslüman olan sahabe­
nin durumuna baktığımızda, onların çoğunun, hissi mucize göre­
rek Müslüman olmadığını rahatlıkla söyleyebiliriz. En azından ih­
tida öyküsünü bildiğimiz sahabilerin hikâyelerine dikkat ettiğimiz­
de, “Ben, filanca mucize ile Müslüman oldum.”gibi bir anlatı tipinin 
olmadığını fark edeceğiz. En azından ben, böyle bir anlatı anımsa­
yamıyorum. Oysa Hz. Ebubekir, Hz. Ali, Hz. Hatice gibi ilk Müs- 
lümanlardan diğerlerine kadar, bildiğim tüm Müslüman olma hikâ­
yelerinde, “Nebi’nin (s.a.v.) yalan söylemediği” ile ilgili muhtelif de­
lillerden hareket eden haber incelemesi yaptıkları, kolayca anlaşıl­
maktadır.

Mucize delillerinin tamamının bu kısımda ele alınmadığını bil­
meniz önemlidir. Belki mucizelerin bu şekilde, teker teker ele alın­
dığı bir eser, ancak müstakil ve ciltler hâlinde olabilir.



RUM SURESİ MUCİZESİ

Bir önceki bölümde, görece daha fazla mucize iddiasında bu­
lunduk ve delillerimizin yatay genişliğini, nispeten göstermiş olduk. 
Bu bölümde ise tek delili derinleştirerek delillerimizin dikey boyu­
tunu göstermekte fayda görmekteyiz. Bu açıdan, Rum suresindeki 
gayb haberini ele almak için müstakil bir bölüm açtık.

İLGİLİ AYETLER

Surenin ilgili ilk beş ayeti ve devamındaki ayetler şöyledir:^3 Jiı 4 WfZ11 (*)pı
(r)^lLs

W Cr* 5-^ (0 r* x C-*'"
(i) Y ^ÜJ| ji)|

(v) oyj-'jl LijJI o^Jl

l:“Elif, lâm, mim.”

2-5. Rumlar Arabistan a yakın bir yerde, (ya da yeryüzünün en 
aşağısında) mağlup edildiler. Fakat onlar, mağlubiyetlerinden sonra



rakın bir zamanda, üç ile on yıl içinde'061 tekrar galip geleceklerdir. 
Her işin öncesinde de sonrasında da mutlak hüküm vc o işleri kara­
ra bağlama yetkisi, bütünüyle Allah’a aittir.1061 1062 1063 O gün Allah’ın yardı­
mı vc bahşedeceği zaferle müminler de ferahlayacaktır. O, dilediği­
ne vardım edip onu zafere eriştirir. Çünkü O, Aziz vc Rahim’dir.1061”

1061. bid'i sinin içinde yani on yıla kadar. Üç ila on yıl içerisinde.

Bu ifade, Arap dilinde, üç ile on yd arasını gösterir. Dokuz küsur yıl ola­
bilir ancak on yıl olmaz.

1062. “Başta da sonda da iş, Allah’a aittir.” Yani, Allah’ın kudreti içindedir. Bu 
kayıt neden düşüldü? Çünkü Sasaniler kazanırken de Allah’ın kudreti içe­
risindeydi. Ayrıca, ayetin nazil oluşundan Bizans zaferine kadar iniş ta­
rihi ihtimallerine göre 4-7 yıl arası bir vakit Sasani zaferi devam etmiş­
tir. Bu durumun açıklaması mahiyetinde de düşünülebilir.

1063. “O Aziz’dir, Rahim'dir.” Yani mutlak güç onundur. Mealen; dünyevi güç­
lerin zafiyetini görün. Mutlak güç onundur (Aziz). (Rahim) olması da si­

ze merhametlidir, çünkü sizi o baskının altından kurtaracak. “Müminler 
de o gün ferahlayacaklar.”

1064. Bizans zaferinin başlaması, 4-7 yıl civarı bir süre sürmüştür. Bu süreç 

içerisindeki bekleyiş de müminlerin teskin edilmesi bağlamında düşü­
nülebilir.

1065. “İnsanların çoğu, bunu bilmezler.” Muhtemelen o anda da bilmemişler- 

dir. Ancak iş, nihayetinde ilahi kelamın beyan ettiği gibi çıkmıştır.

6: “Bu, Allah’ın vaadidir. Allah, vaadinden asla dönmez  vc 
onu yerine getirmede kusur etmez. Fakat insanların çoğu bunu bil­
mezler. ”

1064

1065
7: “Onlar, dünya hayatının sadece görünen yüzünü kısmen bilir­

ler; ahiret konusunda ise büsbütün habersiz ve kayıtsızdırlar."
İlgili ayetler Bizans ile Sasaniler arasındaki bir savaş hakkında 

nazil olmuştur. Bizans’ın mağlubiyetten sonra tekrar galip gelece­
ğini, süre tayin ederek haber vermiştir.

İSLÂMÎ KAYNAKLARDA OLAYIN ANLATISI

İslami kaynaklarda, Rum suresine dair anlatıların, ilk tefsir 
olan Mukatil, Yahya b. Sellam, Ferra vb. müelliflerden başlaya- 



r,ık son dönem âlimlerine kadar neredeyse tamamen aynı olduğu­
nu biliyoruz. Hatta Tefsir, Hadis, Siyer, İslam Tarihi vb. kaynakla­
nıl tamamında, bu olayla ilgili anlatının paralel olduğunu müşa­
hede ediyoruz. O yüzden, bu bağlamda burada tartışacağımız faz­
la bir husus yoktur. İslâmî kaynaklarda hiçbir ihtilaf olmadığı için 
konuya yabancı olanın malumat sahibi olacağı bir özet vermek ye­
rinde olacaktır:

Bizans'ın Sasanilere yenilmesi, Mekke’de çatışan müminler ile 
müşrikler arasında da yankı bulmuştu. Mekkeli müşrikler, dinleri­
nin Zerdüştlüğc benzemesinden ve Müslümanların dinleri ile Hris- 
tiyanların dinleri arasındaki benzerlikten yola çıkarak “Bize benze­
yen Mccusiler, nasıl size benzeyen Hristiyanları yendi ise biz de sizi 
yeneceğiz.” minvalinde bir propaganda başlatmışlardı.

Ayet-i celile nazil olduğunda, on bir yıldır1066 Persler kazanıyor. 
Bunun bir psikolojisi vardır. O toplum, bunun içinde yaşıyor, on bir 
yıldır kazanan Perslerin hikâyelerini dinleyerek yaşıyorlar. Müşrik­
lerin bu söylemlerinin arka planında bu olguyu da okumak gerek­
mektedir.

1066. Kronoloji tayinlerini ilerleyen bölümlerde yapacağız. 11-15 yıl arası bir 
süredir. En az 11 yıl tahmini üzerinden pasajı yazdık.

Bunun üzerine Rum suresindeki ilk beş ayet nazil olmuştu. 
Ayederin inişi akabinde Hz. Ebubekir ile Übey b. Halefin iddiaya 
girdiğini öğreniyoruz.

Yine bize ulaşan rivayetlerden öğrendiğimize göre; Hz. Ebu­
bekir ile Übey b. Halef, üç yıl müddet tayin ederek on deve üze­
rinden iddiaya giriyorlar. O dönem henüz kumar haram kılınma­
mış. Hz. Ebubekir, durumu Rasûlullah’a (s.a.v.) haber verdiğin­
de, Rasûlullah (s.a.v.), ayette geçen “bid'i sinin” ifadesinin, 3-10 yd 
arası bir süreyi işaret ettiğini söylüyor. İddiayı on yda, iddiaya ko­
nu olan develerin sayısını ise on katına (yani yüz deveye) çıkarma­
larını söylüyor.

Daha sonra, ilgili süre içinde Bizans galip geliyor ve iddiayı Hz. 
Ebubekir kazanıyor. Kazandıkları dönemde kumar haram kılındığı 
için develer kullanılmıyor ve fakirlere infak ediliyor.



Ayetlerin İniş Zamanının Tespiti

a) Metin İçi Okuma Yöntemi ile Nüzul Zamanını Tespit

1) "Onlar yenilmelerinden sonra galip gelecekler.” (ç4^) ma­
zidir, yenildiler anlamına gelir. “galip gelecekler”, yani he­
nüz galip gelmemişler. Elimizde tarihî kaynak olmasaydı dahi, me­
tin kendisi “yenildiler, yenecekler” şeklinde geldiği için olayın tari­
hini açıklamış olurdu.

Zaten ayet, Rumların kazandığı dönemde nazil olsaydı, lafzı; 
“ileride yenecekler” şeklinde gelmezdi. Bu abes olurdu. Rumlar ye­
nilmemiş olsa, “yenildi” demezdi.1067 Yani biz, bu ayetlerin tarihî ar­
ka planını bilmiyor dahi olsak ayetin lafzı, zaten Rumların yeniliyor 
olduğu ve henüz kazanmadığı bir aralığı işaretliyor.

1067. “Giriş” bölümünde, “Kaynaklarımızın Güvenilirliği” kısmında, Kur’an’da 

açıkça hatalı bir şey olsaydı, buna itiraz edileceği hususunu temellendir- 

miştik.

“İleride yenecekler” ifadesi, yoruma açık bir durumda değildir. 
Çünkü, ifadesindeki harfi, gelecek zaman sigasıdır. Hat­
ta, Arapça bilmeyenler için şu açıklamayı yapmak gerekir:

Arap dilinde, muzari fiil diye bir fiil tipi vardır. Bu fiil tipi, ge­
lecek zamanı işaret edebilir. Ancak muzari fiil, bazen geniş zamanı, 
bazen şimdiki zamanı da işaret edebilir. Muğlaktır. Bu yüzden mu­
zari fiil kullanılmamış, gelecek zamandan başka bir zaman dilimini 
göstermeyen “<r” ifadesi ile gelmiştir. Bu hâliyle gelecek zamandan 
başka bir anlam ifade edemez.

“ÇJL»" fiili de mazi fiildir ve geçmiş zaman anlamına gelir. Bu 
durum oldukça nettir.

Hatta, gelecek zaman anlamında kullanılan ifadesi, yakın 
gelecek zamanı ifade eder. Çünkü uzak gelecek zaman, genelde 
yerine “ûji” ile ifade edilir.

Giriş kısmında uzunca temellendirdiğimiz şekilde; eğer bu ayet, 
bu zaman sigaları ile, geçmişte yaşanmış bir olay hakkında gelseydi, 
müminler için abes, müşrikler için ise geniş bir dalga konusu olur- 



Ju. Boyle bir nakil elimizde olmadığı için tüm tarihî verilerin zıd­
dına, böyle bir ihtimalin peşinde koşturmak abes ohır.

Bu tahmin hatalı çıksaydı, çok büyük bir propaganda ve buna 
cevaplar silsilesi beklerdik. Oysa bu olaydan sonra Müslüman olan­
ların olduğunu aktaracağız.

2) Vaad kelimesini kullanarak ayetin hitabının geleceğe dair ol­
duğunu gösteriyor. “Bu, Allah’ın vaadidir.”

3) jaijŞj “O gün müminler ferahlayacaktır" ifadesi
ile ikincil delil olarak ayetin indiği tarihte, müminlerin baskı altın­
da olduğuna işaret edilir. Bu ise Mekke dönemini işaretlemesi an­
lamına gelmektedir.

4) “Her işin öncesinde de sonrasında da mutlak hüküm ve o iş­
leri karara bağlama yetkisi, bütünüyle Allah’a aittir.” Bu lafızda aye­
tin nazil olmasından belli bir süre sonraya kadar Bizans’ın yenilme­
sinin devam ettiğine işaret vardır.’068 Zira, ayetlerin bu hitabına rağ­
men, Bizans’ın bir süre daha yenilmeye devam etmesi, muhtemel­
dir ki iddialaşmalara sebep olmuştur. Yani Sasaniler’in avantajlı gö­
ründükleri bir dönemde nazil olduğuna delil vardır.

5) Sure başında “Elif, lam, mim” (huruf-i mukatta), Mekki ol­
ma alametidir.

Açık tarihî verileri dahi kullanmadan, bu kadar bilgiyi, sadece 
metin okumayı bilerek çıkarsayabiliriz.

b) Ayetin İniş Zamanını Tespit

Sure, tefsirlerin tamamında, Mekki olarak ele alınmıştır. Müs- 
lûmanlar bu konuda müttefiktirler. Aynı şekilde, benim incelediğim 
oryantalist yazarların tamamı, surenin Mekki olduğunu beyan et­
mişlerdir. Gayrimüslimler arasında da başka bir şey söyleyeni mü­
şahede etmedim.

Burada kanaatlerini belirttiğimiz oryantalistler dışında, nüzul 
sırası çalışan bir yazar bilmemekteyiz. *

1068. Kronolojiyi gösterdiğimizde gerçekten de böyle olduğu anlaşılacaktır.



Yani, Müslüman ve gayrimüslim, ciddiye alınan tüm İslam araş­
tırmacılarının, bu konuda müttefik olduğu söylenebilir ve “İslam ta­

rihi üzerine araştırma yapan tüm insanlar, surenin Mekke dönemin­
de indiğinde hemfikirdir."denilebilir.

Hartwig I lirschfcld"*’' Richard Hell"170 Sir William Muir1069 1070 1071 1072 vc 
Gustav Weil;1"'7 Mckki olduğunu söylemişler.

1069. New researches into the composition and exegesis of the quran, sayfa 78. 
https://archive.org/dctails/ncwrcsearchcsintOOhirs/page/78/modc/2up  
(Son erişim: 28.05.2022).

1070. The Qur’an, sayfa 392, cilt 2. Translated, With a Critical Rc-Arrangc- 

ment of the Surahs.
https://archivc.org/dctails/in.crnct.dli.2015.217728/pagc/n57/mo- 

de/2up (Son erişim: 28.05.2022).
1071. Muir, The Life of Mahomet, sayfa 319, cilt 2. https://books.googlc.com.tr/ 

books?id=HJ3v8MH3PxYC&pg=PT319#v=onepagc&q&f=falsc (Son 

erişim: 28.05.2022).
1072. Weil, Historisch-Kritiiche Einleitung in den Koran, s. 63. https://books.go- 

oglc.fr/books?id=01BQAAAAcAAJ&pg=PA63#v=onepagc&q&f=false 
(Son erişim: 28.05.2022).

İslami kaynaklarda da genelde surenin iniş tarihine dair 5. yıl 
ile 7. vıl (616-618) arası işaret edilmektedir.

Dönem olarak Mekke’de nazil olduğunda bir ihtilaf yok. An­
cak vıl olarak tespiti için elimizdeki verileri toplayacak olursak şun­
ları söyleyebiliriz:

1) Surenin üslubu, Mekke’nin ilk döneminde nazil olanlara ben­
zememektedir. (Bkz. Kalem, Alak vb.)

2) Übey b. Halefin Hz. Ebubckir ile girdiği iddiadaki süre vc 

deve miktarının artırılmasını kabul etmesi, bu dönemde Bizans’ın 
kazanacağına dair beklentisinin olmadığını ikincil delil olarak gös­
termektedir. Aksi hâlde o, bunu kabul etmezdi.

3) Elimizdeki en önemli veri; “Rumlar Arabistan’a yakın bir yer­
de (ya da yeryüzünün en aşağısında) mağlup edildiler.” ifadesinde al­
tı çizili olan kısımdır. Burada JûÂ Jî (fı edna'l-ard) tabiri geç­
mektedir. “Edna" ifadesi, en yakın anlamına gelebileceği gibi en al­
çak şeklinde mekânsal bir anlamı da ifade ediyor olabilir.

https://archive.org/dctails/ncwrcsearchcsintOOhirs/page/78/modc/2up
https://archivc.org/dctails/in.crnct.dli.2015.217728/pagc/n57/mo-de/2up
https://books.googlc.com.tr/
https://books.go-oglc.fr/books?id=01BQAAAAcAAJ&pg=PA63%2523v=onepagc&q&f=false


"Edna" kelimesi “en yakın yer" anlamında alındığında, bu ke­
linle ile kastedilenin neresi olabileceğini incelemek gerekiyor. İlgi­
li savaşın10” oldukça geniş coğrafyalara yayıldığını biliyoruz. Ancak 
özellikle 614 yılında Suriye, Filistin ve Kudüs’ün1073 1074 Sasanilcr tara­
lından işgal edildiğini müşahede ediyoruz. Kudüs, bunlar içerisin­
de Arap coğrafyasına en yakın olanıdır. Bizans tarihçileri arasında, 
Sasanilerin burayı işgalinin 614 yılında gerçekleştiğini söyleyenler 
olduğu gibi, 615 yılında gerçekleştiğini söyleyenler de mevcuttur.

1073. İleride anlatacağız.

1074. Eco, Orta Çağ, s. 113.
1075. https//cn-in.topographic-map.com/maps/s5wl/Dead-Sca/ (Son erişim: 

28.05.2022).

Eğer “edna” kelimesi “en alçak yer" anlamında alınırsa Kudüs’e 
yaklaşık 30 km mesafedeki Ölü Deniz anlamına gelecektir. Bu da 
*en yakın" anlamındaki ile aynı sonucu verecektir. Ayrıca, dünyanın 
en alçak noktasının Kur’an’da ifade edilmesinden dolayı, bir muci­
te olacaktır.107S

O hâlde biz buradan yola çıkarak ayetin, Kudüs’ün Sasani işga­
linden sonra nazil olduğunu söyleyebiliriz. Bu, 614 yıbndan sonrası­
nı işaret edecektir. Elimizdeki diğer bulgularla da uyumlu olacaktır.

4) Ancak, 614 yılından ne kadar süre sonra nazil olduğunu kes­
tirmek, biraz daha güç olacaktır. Hemen nazil olduğu düşünülebile­
ceği gibi, biraz vakit geçtikten sonra nazil olduğu da düşünülebilir.

iddialaşma olgusundan, savaşın yankısının canlı olduğu bir dö­
nemde olabileceği düşünülebilir. Sasanilerin Kudüs’e girişi 614 yıl­
lan ise bu dönemde nazil olduğu düşünülebilir. Zaten, Müslüman 
müelliflerin verdiği en geç tarih 618’e tekabül etmektedir. O hâlde 
en geniş yorumla 614-618 yılları arasında indiğini söyleyebiliriz.

Tüm bu delillerden sonra şunu da ifade etmek yerinde olacaktır, 
Müslüman olsun gayrimüslim olsun, tüm İslam araştırmacıları, sure­
nin Bizans’ın kazanmaya başlamasından önce indiğini söylemektedir.

Sadece bu bölümde, bizim kendilerinden nakillerde bulundu­
ğumuz gayrimüslimlerden, bu durumu açıkça ifade edenlerden ba­
zıları şunlardır:

map.com/maps/s5wl/Dead-Sca/


Edward Gibbon,’07* Dioııysios Stathakopoulos,’077 Alexander 
A. Vasiliev,”'7* Lesley I •|azlcton,’”NLconcCactani,’w’>Margoliouth,’ow 
Emile Dcnncnghcin,’0^ Sir William Muir,10*'Hartwig Hirschfeld,,ow 
Richard Bell,’°** vc Gustav Weil.10**

BU ÖNGÖRÜLEBİLİR BİRTAHMİN MİYDİ?

Kronolojiyi gösterdikten sonra akıllara gelecek soru şudur: Bu, 
tahmin edilemez bir durum muydu? Bunun için savaşın genel duru­
munu tamamen gayrimüslim kaynaklardan tasvir edeceğiz.Tahmin 
edilebilir olup olmadığını basiret sahibi herkes kolayca anlayacaktır.

Savaşın İlk Durumu

Savaş, 603 yılında, Sasanilcrin Bizans’a saldırısı üzerine başla­
mıştır. Persler, Suriye, Filistin,Mısır, Libya, tüm Anadolu, Ermenis- * * * * * * * * * * *

1076. Gibbon, Roma imparatorluğunun Gerileyif ve Çöküf Tarihi,e. 5, $. 100.
1077. Stathakopoulos, Bizans imparatorlusunun Ktsa Tarihi, s. 91.
1078. Alexander A. Vasiliev, Bizans İmparatorlusu Tarihi, s. 235.

1079. Hazleto, s. 328.
1080. Cactani, Ulam Tarihi, e. 1, s. 502.
1081. M argoliouth, Muhammed ve İslam’ın Yükselifi, s. 129.

1082. Dermenghem, Z/z. Muhammedtv Risâleti, s. 135.
1083. Muir, The Life of Mahomet, e. 2, s. 319. https://books.googlc.com.tr/bo- 

oks?id»HJ3v8MH3PxYC&pg«PT319#v»oncpage&q&f-fal$c (Son eri­

şim: 28.05.2022).
1084. Hirschfeld, New Researches into The Composition And Exegesis OfThe Qu­

ran, s. 78. https//archivc.org/dctails/ncwrcscafchcsintOOhirs/pagc/78/ 
mode/2up (Son erişim: 28.05.2022).

1085. Bell, The Qur'an,c. 2,s. 392,Translatcd, With a Critical Re-Arrangement 
of the Surahs, https://archive.org/dctails/in.cmct.dli.2015.217728/pagc/ 
n57/modc/2up (Son erişim: 28.05.2022).

1086. Weil, Historisch-Kritische Einleitung in den Koran, s. 63.
https.7/books.googlc.fr/books?id»01BQAAAAcAAJ&pg«PA63#v«onc- 
pagc&q&f-falsc (Son erişim: 28.05.2022).

https://books.googlc.com.tr/bo-oks?id%25c2%25bbHJ3v8MH3PxYC&pg%25c2%25abPT319%2523v%25c2%25bboncpage&q&f-fal$c
https//archivc.org/dctails/ncwrcscafchcsintOOhirs/pagc/78/
https://archive.org/dctails/in.cmct.dli.2015.217728/pagc/
ttps.7/books.googlc.fr/books?id%25c2%25bb01BQAAAAcAAJ&pg%25c2%25abPA63%2523v%25c2%25abonc-pagc&q&f-falsc


Wn bölgelerinin tamamını ele geçirmiş ve bugünkü Kadıköy ile Üs­
küdar’a kadar olan bölgelere, karargâhlarını kurmuşlardı.

Lenıcrlc diyor ki: “612’de Antakya’da, 614’tc Kudüs’teydiler... 
618 ya da 619 da ise İskenderiye’deydiler.”1087

1087. Lcmerle, Bizans Tarihi, s. 72.
1088. Stathakopoulos, Bizans İmparatorluğunun Kısa Tarihi, s. 89.

1089. Vasiliev, Bizans İmparatorluğu Tarihi, s. 232.
1090. Gibbon, Roma İmparatorluğunun Gerileyiş ve Çöküş Tarihi, s. 98.

Stathakopoulos diyor ki: “Birkaç yıllık süre içerisinde Teo- 
dosiopolis (Erzurum), Dara, Amida, Edessa gibi önemli şehir­
ler birbiri ardına ele geçirildikçe Persler, durdurulamaz gibi gö­
rünüyordu.”1088

Vasiliev diyor ki: “Pcrs işgali, yalnızca Suriye ve Filistin ile sı­
nırlı kalmadı. Pers ordusunun bir kısmı Anadolu’yu geçip Marma­
ra kıyılarında, Boğaziçi yakınındaki Kalkedon’u (Kadıköy) fethedip 
Hrisopolis (Üsküdar) civarında kamp kurdular. Bu esnada Pers or­
dusunun diğer kısmı, Mısır’ı fethetmekle meşguldü.”1089

Edward Gibbon diyor ki: “Mısır fethinden sonra da bu II. Hüs- 
tev’in Mısır’ı da alması ile beraber Fatih, Libya çölünün kumları 
boyunca egemenliğini genişletti tamamıyla. Pers ordusu, Fırat’tan 
Trakya Boğazına doğru yürüyüşe geçti. Persler on yıldan çok süreyle 
Konstantinopolis karşısında ordugâh kurup kaldırdılar.”1090

Bizans, Avarlar ve Slavlarla da
Eş Zamanlı Çatışmak Zorunda Kalmıştır

Birden fazla ordu ile eş zamanlı çatışmak zorunda kalan Bizans, 
bu orduların her birinden de daha güçsüz görünüyordu.

Auguste Bailly diyor ki: “Kuzey hudutlarında da durum daha az 
ciddi değildi. 617’de Avar sürüleri, yanlarında Slav kabileleri oldu­
ğu hâlde, Teselya’ya, Epir’e, Trakya’ya sokuldular. Selanik’e saldırdı­
lar. Heraklius esir düşmekten güç kurtuldu... İmparator, tanınma­
mak için muhteşem elbiselerinden soyunup halktan bir adam gibi 



giyinerek ve sadece tacını koluna takarak kaçabildi. Kurtulmayı ve 
İstanbul’a dönmeyi başardı."10”

Edward Gibbon, “Avar Kağanının Gücü” şeklinde açılan baş­
lıkta, Avarlar ve Slavların Bizans’a karşı üstünlüğünden uzun uza­
dıya bahsediyor.10’2

“Bizans, Sasanilere karşı bu toprakları kaybederken Avarlar da 
aynı esnada İstirya sınırlarından Trakya’nın Uzundağ sıralarına dek 
Avrupa’yı ellerine geçiriyorlardı.”1091 1092 1093

1091. Bailly, Bizans Tarihi, s. 125 (Anlatım abartılı da olsa, mevcut atmosfer 

hakkında fikir vericidir).
1092. Gibbon, Roma İmparatorluğunun Gerileyiş ve Çöküş Tarihi, s. 76.
1093. Gibbon, Roma İmparatorluğunun Gerileyiş ve Çöküş Tarihi, s. 76.
1094. 610 yılı Heraclius’un tahta çıkışı. Savaşın tamamen sona ermesi 627.

1095. Stathakopoulos, Bizans imparatorluğunun Kısa Tarihi, s. 90.

İstanbul kuşatması, Avarlar ve Persler tarafından eş zamanlı ya­
pılmaktadır.

Savaş Döneminde Bizans İçerisinde
İç Karışıklıklar ve Büyük İç Sorunlar Mevcuttur

Savaşın başlaması, yönetimi bir darbe ile ele geçirerek Bizans 
kralı olan Phocas’tan kaynaklanmıştı. 603 yılında başlayan savaş es­
nasında, tekrar iç karışıklıklar sonucu 610 yılında Afrika valisi olan 
Heraclius, askeri bir darbe yaparak Fokas’ı tahttan indirmişti. An­
cak onun dönemi de iç karışıldıklar açısından huzurlu bir ortam 
sağlamaktan uzaktı.

Yetersiz bir askeri yapı, kendi içerisinde çatışan bir halk ve ber­
bat olmuş bir mali tablo mevcuttu.1094

Heraclius, savaş esnasında yönetimi ele geçirdiğinde karşdaştı- 
ğı tabloya şöyle bir göz atalım.

Stathakopoulos diyor ki: “Phocas’ı devirme çabası, çabucak top- 
yekûn bir iç savaş hâlini aldı.”1095

Auguste Bailly diyor ki: “Phocas, dört yd içinde, geçmişte ka­
lan her şeyi harap etmeyi ya da harap olmaya bırakmayı tamamla-



misti. Ordu, iskelet hâline gelmiş, üstelik de disiplinsiz adamlardan 
ibaret kalmışken İranlıların fetihleri nasıl önlenebilirdi? Asker top­
lamak, onları donatmak, talim ettirmek lazımdı; kadroları kurmak, 
şefleri sağlamak ve özellikle savaşçılara yeni bir ruh, onlara güven­
menin tek şartı olan, bir üste bağlı olma ve itaat duygusu aşılamak 
gerekiyordu. Fakat bu, sağlam bir mâliyeyi, emin ve düzenli gelir­
leri zorunlu kılan uzun vadeli bir işti. Hâlbuki hazine boştu, sefil 
halk artık vergi ödemiyordu. Kamu zenginliklerinin kaynağı kuru­
muş görünüyordu. Refahın yeniden doğması, güven aşılamakla ve 
genel güvenliği sağlamakla mümkündü. Ancak bunun için hizip­
leri yatıştırmak, başkent ve büyük şehirleri durmadan altüst eden 
siyasi kaynaşmalara son vermek, dinî düşmanlıkların sertliğini gi­
dermek gerekiyordu. Nihayet kendi kişisel çıkarları ile kaygılanan 
ve her an merkezî iktidara kafa tutmaya hazır bir aristokrasi kar­
şısında imparatorluk prestijini yeniden kurmak, ona saygı ve kor­
ku aşılamak ve bunu elde etmek için de kuvvetli olduğu izlenimi­
ni vermek lazımdı.”1096

1096. Bailly, Bizans Tarihi, s. 121.
1097. Vasiliev, Bizans İmparatorluğu Tarihi, s. 231.

Vasiliev diyor ki: “Onun tahta çıktığı zaman, imparatorluğun 
içinde bulunduğu durum oldukça tehlikeliydi. Persler doğudan, 
Avarlar ve Slavlar kuzeyden, imparatorluğu tehdit ediyordu. Fo- 
kas’m başarısız imparatorluk dönemi nedeniyle devletin iç duru­
mu, tam bir anarşi içerisindeydi. Yeni imparatorun hâzinesinde ne 
yeterince parası ne de yeterli askerî gücü vardı. Onun hükümdarlı­
ğının ilk yıllarında gerçekleşen büyük ölçekli karışıklıklar, impara­
torluğu derinden sarsmaktaydı.”1097

İstanbul Kuşatması

Avarlar ve Persler tarafından kuşatma altındaki Konstantino- 
pol’de de şartlar hiç iyi değildi. İstanbul düşmek üzereydi. Mısır’ın 
Persler tarafından işgal edilmesinden sonra kuşatma altındaki İstan­
bul, gerçekten çok zor durumda kalmıştı.



Stathakopoulos diyor ki: “Bu vilayetin (yani Mısır’ın) kaybe­
dilmesinin önemli etkileri olmuştu. Konstantinopolis’te bedava ek­
mek dağıtımı durmuştu.”10”

Kuşatmalardaki en önemli husus olan içerideki insanların aç 
kalması gerçekleşiyordu.

Oman diyor ki: “İmparatorluğun tahıl ambarı olan Mısır, 616’da 
elden çıkmış ve hükümetin tahıl kaynağı tümüyle yok olmuştu. Bu 
yüzden dağıtılan tahıl, olağanüstü yüksek bir fiyatla satın alınmak­
taydı."'0”

Vasiliev diyor ki: “Başkent, çok ciddi tehlikelere maruz kaldı.”"00

Stathakopoulos diyor ki: “Başşehir, neredeyse beklenmedik bir 
şekilde kurtuldu.”"01

Auguste Bailly diyor ki: “Patrik Sergius, şehri kurtarmıştı. Bun­
ca yüzyıllar sonra her yıl İstanbul’un kurtuluşu bir ayinle anılırken 
Ortodoks ibadet usullerine göre hâlâ okunan Theotopos’a Minnet­
tarlık İlahisi’ni Sergius o vakit besteledi.”"02

Bizans Kralı Dahi Bu Durumdaki Bizans’a
Şans Tanımıyordu

Heraclius, Sasanilerle barış imzalamak için çırpınıyor ve redde­
dilince İstanbul’dan kaçmaya çalışıyordu.

Susan Wise diyor ki: “Teofanes"03 Roma Devleti’nin tükendi­
ğini gördü, der. Avarlar Avrupa’yı kasıp kavuruyordu ve Persler de 
savaşta, Roma ordusunu yok etmişti. Orduda deneyimli askerlerin 
çok azı hayatta kalmıştı... Heraclius, yani Bizans Kralı barış için ko­
şullar kötü de olsa yalvarmaya karar verdi. II. Hüsrev’e, savaşa son * * * * * * 

1098. Stathakopoulos, Bizans İmparatorluğunun Kısa Tarihi, s. 90.
1099. Oman, Bizans İmparatorluğu Tarihi, s. 109.
1100. Vasiliev, Bizans İmparatorluğu Tarihi, s. 234.
1101. Stathakopoulos, Bizans İmparatorluğunun Kısa Tarihi, s. 91.

1102. Bailly, Bizans Tarihi, s. 128.
1103. Bu, Bizanslı bir tarihçi olup ilgili döneme yakın zamanda yaşamıştır.



vermek için haraç ödemeyi öneren elçiler gönderdi. Ama II. Hüs- 
ıtv kazanıyordu ve bunu reddetti.”"04

Susan Wise diyor ki: “Persler, doğudan Konstantinopol’e 
doğru gelirken Avarlar ve Slavlar da kuzeybatıdan yaklaşıyordu. 
Ordu bitmişti. Kuzey Afrika ve Mısır’dan tahıl ikmali de dur­
muştu.”"05

Edward Gibbon, Heraclius’un barış teklifini ve aldığı cevabı 
nakletmektedir. Aldığı cevap şöyledir:

Sasani kralı II. Hüsrev: “Tanrıların en soylusu tüm dünyanın 
kralı ve efendisinden, aşağılık ve akılsız kölesine, yani Sasani kralı, 
Bizans kralına yazıyor bunu. Tanrı’ya inandığını söylüyorsun, o za­
man neden Kayesar Kudüs ve İskenderiye’yi elimden kurtarmadı. 
Toprağı ve denizi yasalarıma tabi kıldığımın farkında değil misin? 
Konstantinopolis’i de yıkamaz mıyım sanıyorsun? Ama öyle değil; 
eğer karın ve çocuklarınla buraya gelirsen seni affederim sana top­
rak, bağlar ve zeytin ağaçları veririm. Bunlar, sana yaşamın gerekle­
rini sağlar. Sana şefkatle bakacağım; onu bir haça çivileyerek öldü­
ren Yahudilerden kendini kurtaramayan İsa’ya beyhude bir umut­
la kandırma kendini.”1104 1105 1106

1104. Bauer, Ortaçağ Dünyası, 296.
1105. Baucr, Ortaçağ Dünyası, 297.
1106. Gibbon, Roma İmparatorluğunun Gerileyi} ve Çökü} Tarihi,s. 102.
1107. Stathakopoulos, Bizans İmparatorluğunun Kısa Tarihi, s. 90.

Stathakopoulos: “Doğuda muzaffer Persler hem Senato’nun 
hem de Heraclius’un oldukça alçaltıcı şartlarla oluşturup önerdiği 
mütarekeyi kabul etme emareleri göstermiyordu.”1107

Heraclius, bundan sonra İstanbul’dan kaçmaya çalışıyordu.

Auguste Bailly diyor ki: “Özellikle 619’da, imparatorluğu bıra­
kıp gitmeyi kararlaştırdı. Afrika’ya çekilmeyi kurarak hâzinelerinin 
en büyük bölümünü gemilere yükletmiş ve kendisi de binmeye ha­
zırlanmıştı. Patrik Sergius gelip projesinden vazgeçmesi için yalvar­
dı. Halk umutsuzluğa kapılıyordu. Bu bir kıtlık ve veba devresi idi. 
İmparator giderse İstanbul ölüme terk edilmiş olacak sanılıyordu. 
Sergius, hükümdarın kalbine dokunmayı başardı. Gelip büyük ki­



lisede kendisiyle birlikte dua etmeye zorladı ve orada ona mevkiini 
terk etmeyeceğine dair yemin ettirdi.”'108

Aynı durumu Susan Wise Bauer"0’ ve Edward Gibbon"10 da 
nakletmektedir.

Sonuç

Bu okuduğunuz koşullan haiz bir savaşta, Bizans’ın kazanaca­
ğına ihtimal verir miydiniz?

Daha da önemli bir nokta olarak kendisi için tüm hayatınızı, 
sevdiklerinizi, her şeyinizi riske attığınız bir peygamberlik iddianı­
zı, böyle bir şey için riske atar mıydınız? Bizans’ın durumu böyle ol­
masaydı dahi, bu tahmini yapmak, yeterince riskli olurdu. Ya böyle 
bir savaşta, Bizans’ın galip geleceğini ilan etmek?..

Tiim bu durumdan sonra, dönüşümün kendisi de yeterince mu­
cizevidir.

Heraclius’taki Karakter Değişimi

Heraclius’ta ilginç değişimler müşahede ediyoruz. 610 yılında 
tahtı ele geçirmesinden, 621 yılında harekat başlangıcına kadar sü­
ren on bir yıl şöyle geçmişti:

Kral, Sasani kralının aşağılamalarına maruz kalmasına rağmen 
barış tekliflerinde bulunuyordu. İstanbul’u patrikler savunuyor. Pat­
rik Krala kaçmaması için yemin ettiriyordu.

Oman diyor ki: “(Heraeliyus’un imparatorluğunun) ilk yıl­
larıyla ilgili kayıtlar, imparatorluğun kayıplarının listesiyle dolu­
dur.”"" * * * *

1108. Bailly, Bizans Tarihi, ss. 121-122.
1109. Bauer, Ortaçağ Diinyass, s. 297.
1110. Gibbon, Roma İmparatorluğunun Gerileyiş ve Çöküş Tarihi, s. 102.
1111. Oman, Bizans İmparatorluğu Tarihi, s. 107.



Allah’ın, kitabında verdiği bilgiyi teyit etmesinin hem öncesin­
de hem de sonrasında böyleydi. Buna pek çok yazar işaret etmiştir.

Edward Gibbon diyor ki: “Tarihte rol oynamış tüm hüküm­
darlar arasında Heraklius karakteri, anlaşılması en zor olanlardan 
ve en gariplerinden biridir. Uzun saltanatının ilk ve son yılları bo­
yunca, keyiften batıl inançlardan uyuşuk kalmış bir tutsak gibi, ül­
kedeki kötülüklere karşı sessiz ve umursamaz bir seyirci gibi gö­
rünüyordu.”1112

1112. Gibbon, Roma İmparatorluğunun Gerileyif ve Çöküf Tarihi,s. 103.
1113. Gibbon, Roma İmparatorluğunun Gerileyif ve Çöküf Tarihi,s. 103.
1114. Gibbon, Roma İmparatorluğunun Gerileyif ve Çöküf Tarihi, s. 104.
1115. Vasiliev, Bizans İmparatorluğu Tarihi, s. 234.

Otuz iki yıllık saltanatının yirmi altı yılı, Gibbon un tarif ettiği 
gibidir. 610 yıhnda tahta çıkmış, 641 yılında tahttan inmiştir. Ha­
rekatın gerçekleştiği 622-628 yılları arasındaki dönem hariç böyle- 
dir. Bu harekattan önce de sonra da on yıldan uzun süre hükümdar­
lık yapmış olmasına rağmen hiçbir başarısı yoktur.

Edward Gibbon devamla şöyle diyor: “Ne var ki bu iki dönem 
arasında güneş, bütün parlaklığı ile kendini göstermişti. Arkatyus’un 
Sarayı ve Sezar’ın karargâhı canlandı gibi oldu bir anda. Roma ve 
Heracliyus’un onuru, macera dolu altın seferin başarı ve ganimetle­
ri ile ihtişamh bir biçimde geri alındı. Roma ve Heraclius, onurunu 
bu şekilde geri aldı. Bizans tarihçileri, onun bu uyuşukluğu ile ha­
reketliliğine ilişkin nedenleri bize bildirmelilerdi.”1113

Gibbonun merak ettiği sebebi açıklamak, bir Müslüman olan 
benim için ne kolaydır. Otuz iki yıllık saltanatının bu altı yılı, ya­
zarlar tarafından şöyle ele alınmıştır:

Gibbon diyor ki: “Heraclius, bir kahramanın ruhunu devraldı­
ğı zaman...”1114

Vasiliev diyor ki: “20. yüzyıl araştırmacısı Uspensky, Herac- 
lius’un savaşlarını, Büyük İskender’in parlak zaferleriyle karşılaş­

tırdı.”1115

Bailly diyor ki: “Bu sırada Heraclius, İskender’in seferleri ile öl- 
çüşülebilecek bir yıldırım savaşı yaparak Medya ile Asuria arasında 



yükselen dağ kitlelerini aştı ve eski Ninva yakınındaki ovada Key- 
hüsrev’in ordusunu bastırdı, perişan etti."1"6

Oman diyor ki: “Karşılaştığı zorluklar da diğer imparatorların- 
kinden çok daha fazla olmuştu. Seleflerinden hiçbirinin sermaye­
si tümüyle tükenmemiş ve topraklarının dörtte üçü düşmanlarının 
elindeyken savaşa girmemişti. Jül Sezar’dan bu yana hiçbir impara­
tor ne bu kadar uzun savaşmış (altı yıl at üstünde kalmıştı) ne de 
böyle bir zafer kazanmıştı.”"17

Auguste Bailly diyor ki: “Saltanatının bu anında Hcraclius, bel­
ki Justinianus’unkinden daha parlak bir şan ve şerefle ışık saçıyordu. 
Dünyaya, Hristiyanhğın kurtarıcısı gibi görünüyordu... Hindistan 
İmparatorundan Fransa Kralı Dagobert e kadar cihanın bütün hü­
kümdarları Hcraclius’a hayranlıklarım bildirmek ve dostluğunu di­
lemekle görevli elçiler gönderiyorlardı. İşte bu tarihtedir ki impara­
tor, İran krallarının elinden aldığı ve bundan böyle Bizans hüküm­
darlarının taşıyacakları Basilcus unvanını takındı. Büyük kral, tek 
kral bundan sonra Bizans’ın mutlak hükümdarı olacaktı.”1116 1117 1118

1116. Bailly, Bizans Tarihi, s. 129.
1117. Oman, Bizans İmparatorluğu Tarihi, s. 113.

1118. Bailly, Bizans Tarihi, s. 131.
1119. Bailly, Bizans Tarihi, s. 131.
1120. Gibbon, Roma İmparatorluğunun Gerileyif ve Çöhü) Tarihi, s. 108.
1121. Gibbon, Roma İmparatorluğunun Gerileyi) ve Çöküş Tarihi, s. 124.

Auguste Bailly diyor ki: “Çaresiz sanılan bir yıkılıştan sonra, bir 
şefin cesareti ve enerjisi sayesinde davranmış ve tek bir hamle ile ta­
rihin en yüksek doruklarından birine çıkmıştı.”1"’

Gibbon diyor ki: “Scipio ve Hannibal zamanından beri, impa­
ratorluğu kurtarmak için Heraclius tarafından girişilen bu hareket 
kadar atağına tanık olunmamıştı. Bir süre için doğu eyaletlerini et­
kisi altına alan Pers Kralına hatta başkenti bile küçük düşürmesine 
ses çıkarmadığı hâlde, şimdi Karadeniz’de ve Ermenistan dağların­
da tehlikeli bir yol açıyordu.’’1120

Gibbon başka bir yerde şunları kaydediyor: “Büyük Heracli- 
us’un üstün değerleri ile zaferleri, Musa’nın, İskender’in ve Herkü- 
les’in ünlerine, halkın gözünde âdeta gölge düşürdü.”1121



Susan Wise diyor ki: “(O), I. Tcodosius’tan beri, şahsen savaşa 
giden ilk imparatordu.”1122

1122. Bauer, Ortaçağ Dünyası, s. 298.
1123. Bailly, Bizans Tarihi, s. 126.
1124. Oman, Bizans İmparatorluğu Tarihi, s. 110.
1125. Gibbon, Roma İmparatorluğunun Geriliyi} ve Çöküş Tarihi,s. 103.

1126. Bailly, Bizans Tarihi, s. 120.
1127. Gibbon, Roma İmparatorluğunun Gerileyişve Çöküş Tarihi,s. 103.

Bailly diyor ki: “İmparator, sadece düşmanı geri atmayı yeterli 
görmüyor, onun toprağına girmeyi, onu orada yenmeyi ve askeri gü­
cünü orada yok etmeyi istiyordu.”"2’ Sezar, İskender, i lannibal vb. ile 
tıraşlanan Heraclius, İslam’ın mucizesini gösterdiği bu altı yıldan 
sonra -Gibbon’un ifade ettiği gibi- tekrar baştaki hâline dönmüştü. 
Müslüman fetihleri karşısında, çaresiz bir tutumdaydı.

Oman diyor ki: “Hak ettiği gibi büyük bir isim yaptı; yaşı iler­
lediğinde, yaşadığı şanssızlıklar olmasaydı, adı dünyanın en savaşçı 
kralları arasında anılacaktı.”1124

Edward Gibbon diyor ki: “Tarihte rol oynamış tüm hükümdar­
lar arasında Heraclius karakteri, anlaşılması en zor olanlardan ve en 
gariplerinden biridir. Uzun saltanatının ilk ve son yılları boyunca ke­
yiften batıl inançlardan uyuşuk kalmış bir tutsak gibi ülkedeki kö­
tülüklere karşı sessiz ve umursamaz bir seyirci gibi görünüyordu.”1125

Auguste Bailly diyor ki: “Bunlarca azim ve cüret örnekleri ver­
miş olan Heraclius, mütereddit, kararsız, korkak bir hâle geldi ve za­
ferleriyle koparıp aldıklarının barbar tarafından geri alınışına pasif 
denecek bir hâlde seyirci kaldı.”1126

Başka hiçbir şey olmasaydı bu şahıstaki karakter değişimi da­
hi Rum suresine mucize olarak yeterdi. Tarihte böyle garip bir du­
rum kaç tane var?

Sefer Hazırlıkları

Şimdi, Heraclius’un altı yıllık seferinin detaylarına gelecek olur­
sak (Heraclius), 621 yılında savaş hazırlığı başladı.1127



Stathakopoulos eliyor ki: “Sasanilere karşı seferini finan­
se etmenin maddi vasıtaları, oldukça alışılmadık bir şekilde sağ­
lanmıştı. 622'dc, kilise, nakit ve sikkeye çevrilen kutsal kaplan 
verdi."""

Susan Wise Bauer diyor ki:

“(Döneme yakın bir Bizans tarihçisi olan),Theophanes ‘Roma 
devletinin tükendiğini gördü.’dcr.'Avarlar, Avrupa’yı kasıp kavuru­
yordu ve Persler de savaşta, Roma ordusunu yok etmişti.’ Ordudaki 
deneyimli askerlerin çok azı hayatta kalmıştı.""”

"Yazı, küçük Asya’da, ordusunu eğitmekle geçirdi. Anlaşılan, ev­
velce hiç savaşmamış birçok asker vardı. Theophanes, ‘Ordusunun 
tembel, korkak, düzensiz ve disiplinsiz olduğunu gördü. Bu neden­
le de onları örgütledi ve tahta kılıçlarla birbirleriylc karşılaştırarak 
onlara dövüşmesini öğretti.’der.”"30

“Bu bebek askerlerden oluşan ordunun, savaşta pişmiş Pere as­
kerlerini yenilgiye uğratması pek olası değildi, ama Hcraclius de­
nemeye karar verdi.”"3'

“Theophanes,‘Yenilmez Pere ırkının, Romalılara arkalarını gös­
tereceğini kim beklerdi ki?’diye hayret eder.”"32

Bizans Zaferi

Heraklius’un ilk seferi şöyle olmuştu:
Gibbon diyor ki: “622 yılında, Kilikya üzerinden direkt İsken­

derun’a çıkarak saldın başladı.”"33

Gregory diyor ki: “622 yılına girildiğinde Heraclius, Sasanilere 
karşı saldırıya geçmeye hazır olduğunu hissetti. Ermenistan’ın ku-

1128. Stathakopoulos, Bizans İmparatorluğunun Kısa Tarihi, s. 91.

1129. Bauer, Ortaçağ Dünyası, s. 296.
1130. Bauer, Ortaçağ Dünyası, s. 298.
1131. Bauer, Ortaçağ Dünyası, s. 298.
1132. Bauer, Ortaçağ Dünyası, s. 299.
1133. Gibbon, Roma İmparatorluğunun Gerileyif ve Çöküş Tarihi, s. 106. 



zcyinc doğru harekete geçerek Sasanilcri, Anadolu’daki istihkâmla- 
nnı terk etmeye zorladı ve bu kritik savaştan zaferle çıktı.”"”

İkinci Saldırı; 623-624.

Gibbon diyor ki: “Scipio ve Hannibal zamanından beri impa­
ratorluğu kurtarmak için Heraclius tarafından girişilen bu hareket 
kadar atağına tanık olunmamıştı. Bir süre için Doğu eyaletleri et­
kisi altına alan Pcrs kralına, hatta başkenti bile küçük düşürmesi­
ne ses çıkarmadığı hâlde şimdi Karadeniz ve Ermenistan dağların­
da tehlikeli bir yol açıyordu.”"”

Gibbon, bir başka yerde şunları kaydediyor: “İlerleyişler, ge­
ri çekilişler ve başarılı çarpışmalarla düşmanı savaşmaktan yıldıra­
rak, onları Asur ve Mcdia’nın tahkim edilmiş kentlerine dek sür­
dü. Evleri koruyan yüksek duvarlar yıkıldı. Satraplar ile Pcrs soylu­
ları, karıları, çocukları ve genç insanları, yenenlerin kılıcıyla öldüler 
ya da tutsak oldular.""34

Yine Gibbon diyor ki: “Çok büyük hazineler kazandı.""37

Oman diyor ki: “623-624’tc Ermeni dağlarını aşarak Medyaya 
ulaştı. Burada ordusu, Antakya ve Kudüs’te olanların öcünü almak 
için Mcdya’nın başkenti Ganzaka’da ve Pcrs peygamber Zerdüşt’ün 
doğum yeri olan Thcbarmcs’tc bulunan ateşe tapanların tapınakla- 
nnı yıktı.”"38

Yukarıda, Rum suresinin inebileceği en erken tarihin, 614 ol­
duğunu tespit etmiştik. Tam 10 yıl sonra Bizans, Pcrs merkezlerini 
yağmalıyordu. Surenin inebileceği en geç tarihin 618 olduğunu ifa­
de etmiştik. Bu hâlde, on yd sonrası olan 628’c kadar tüm zaferle­
ri kuşatmış olmaktadır.

Vasiliev diyor ki: “Modern Dönem tarihçileri 622 ila 628 ara­
sında, Perslere karşı üç sefer düzenlediğini düşünmektedir. Bu üç 
seferin hepsi de mükemmel derecede başarılıydı.”"3’

1134. Gregory, Bizans Tarihi, s. 179.
1135. Gibbon,Roma İmparatorluğunun Gerileyiş ve Çöküş Tarihi,s. 108.
1136. Gibbon, Roma imparatorluğunun Gerileyiş ve Çöküş Tarihi,ss. 111-112.
1137. Gibbon, Roma İmparatorluğunun Gerileyif ve Çöküş Tarihi, s. 110.
1138. Oman, Bizans İmparatorluğu Tarihi, s. 111.
1139. Vasiliev, Bizans İmparatorluğu Tarihi, s. 233.



627 yılında, Ninova’da son darbe vurulmuştu."*’

Bizans Galibiyeti Tahmin Edilebilir miydi?

Richard Bell diyor ki: “Muhammed’in, bu kadar erken bir ta­
rihte, Bizans İmparatorluğunun siyasi kaderinin lehine olan görü­
şünü açıklamak da zordur.”1140 1141

1140. Vasiliev, Bizans İmparatorluğu Tarihi, s. 234; Eco, Orta Çağ, s. 113.
1141. The Qur'an, s. 392, cilt 2. Translated, With a Critical Re-Arrangement 

of the Surahs, https://archivc.org/dctails/in.ernet.dli.2015.217728/pa- 

gc/n57/ mode/2up
1142. Bauer, Ortafağ Dünyası, s. 299.
1143. Duygu, İslam ve Hristiyanlık: Hristiyanlara Göre İki Dinin Karşılaşması 

ve İlk Etkile/imler, s. 145.
1144. Gibbon, Roma İmparatorluğu’nun Gerileyiş ve Çöküş Tarihi, ss. 100-101.

Bizans ordusunun deneyimli askerlerinin öldüğü ve Heracli- 
us’un, tekrar asker eğitmek zorunda kaldığı, Susan Wise Bauer’in 
eserinden alıntılarla anlatılmıştı. Döneme yakın Bizans tarihçisi 
Theophanes’in, bu ordunun, Persleri yenmesini nasıl yorumladığı­
na bir bakalım.

Susan Wise Bauer diyor ki: “Theophanes, ‘Yenilmez Pers ırkı­
nın Romalılara arkalarını göstereceğini kim beklerdi ki?’ diye hay­
ret eder.”1142

Hz. Muhammed (s.a.v.) haber verdiği için tüm müminler bek­
liyordu.

“İşte tam bu sırada şaşırtıcı bir süreç başlar. Bizans tarihçisi 
Mitşel’in ifadesiyle; gidişat, olağanüstü bir şekilde tersine döner.”1143

Edward Gibbon diyor ki: “Perslerin, zaferden zafere koştukları 
bir sırada, son zaferin, birkaç yıl içerisinde Romalılar tarafından ger­
çekleştirileceğini haber veriyordu. Bu önsezinin söylendiği zaman­
da, bunun gerçekleşebileceğine inanmak kuşkusuz çok zordu. Çün­
kü Hcraclius’un ilk on iki yıllık saltanat süresi, imparatorluğun da­
ğılıp sona ermekte olduğunu gösteriyor.”1144

https://archivc.org/dctails/in.ernet.dli.2015.217728/pa-gc/n57/


î'câz İddiası

Görüldüğü üzere Hz. Muhammed (s.a.v.), 3-10 yıl gibi dar bit 
sure aralığı vererek brr sayajm sonucunu söylemiştir."» Bu olay pek 
çok Arap putperestin İslam’a girmesine sebep olmuştur.1145 1146 1147 ’P

1145. Neden net bir tarih vermemiştir? Net tarih verilmemesi Kur’an’ın tahrif 
edilmediğini ve geriye doğru yazılmadığını gösteren bir ikincil delildir. 
Zira savaştan sonra kurgu üzerinden anlatılsaydı, net bir tarih yazılırdı. 
Ayrıca böylesi bir iddia, tahrif iddiası olduğu için “Giriş”te, “Kaynakları­
mızın Güvenilirliği”bölümündeki “Kuran”başlığında öne sürdüğümüz 
delilleri cevaplandırıp bu tahrifi delillendirmesi gerekmektedir. Aksi hâl­
de, vehim ve adem-i kabul, delil değildir. Net tarih verilmemesinin başka 
hikmetlerinin olması da mümkündür.

1146. Mevdudi, Tejhimu'l-Kur’an, Rum suresi tefsirinin giriş bölümü.

1147. er-Rûm, 30/4.

Hem de onun verdiği bu haberde görünen tüm belirtiler iddia 
ettiğinin aleyhindedir. Onun -hâşâ- sahte bir peygamber olduğu dü­
şünceydi, belirtilerin lehinde olduğu bir savaşta dahi böyle S ön­
görüde bulunması beklenmezdi. Zira bu, tüm iddiasını lüzumsuzye- 
re nske atmak olurdu. Bunun haber verilmesi, gerçek bir mucizedir.

Eğer Übey b. Halef ile girilen iddia süresi 3 yıldan 10 yıla çı- 
kartdmasaydı, 3. yılda, henüz Heraclius, sefere dahi çıkmamış ola­
caktı. Bu surenin artırıhşı da bir diğer mucizedir.

Ayrıca Heraclius’taki değişim de oldukça mucizevidir. Bunu 
anlattık...

Ve o gun müminler feraha erecekler.”114’ Gerçekten ayetin na­
zil olduğu Mekke’de, Müslümanlar baskı altında iken Bizans zafe- 
mun geldiği dönemde Medine’de, baskılardan uzak bir hâlde yaşı­
yorlardı. Oysa Mekke’de zulüm altındayken ne zaman rahata ere­
ceklerim net kestirmeleri de mümkün değildir. Yani burada, gele­
ceğe dair Bizans savaşma yönelik bir haber olduğu gibi müminlere 
yönelik bir haber de mevcuttur.

Bu ifadenin Bedir Savaşına işaret ettiğini söyleyen Müslüman 
müellifler olmuştur. Bu, güçlü bir ihtimaldir. Zira ayet, Kudüs’ün, 
Sasaniler tarafindan, 614 yılında alınmasından hemen sonra nazil 



olduysa (ki iddialaşmanın sıcaklığı böyle bir ihtimali düşündürmek­
ledir) 624 yılında Bedir Savaşı olmuştur. Aynı şekilde, Bedir Sava- 
şının olduğu yılda Heraclius Medyanın başkenti olan Ganzaka’da 
ve Zerdüşt’ün doğum yeri olan Thermabes’te bulunan ateş tapınak­

larını yıkmıştır.""
Ben de bu kanaatteyim. Zira ayetin lafzı ve iddialaşmanın sı­

caklığı, bana, Kudüs’ün Sasaniler tarafindan alınmasından hemen 
sonra nazil olduğunu düşündürüyor. Ancak çok inatçı bir muhatap, 
bu ihtimale itiraz edebilir. Bu yüzden, Bedir Savaşı na denk gelme­
si olgusundan ziyade, Bizans'ın galibiyetinin tahmin edilmesi olgu­

su üzerinde daha fazla durmaya çalıştım.

Her halükârda bu, Hz. Muhammed’in (s.a.v.), içinde çeşit çeşit 
mucizeler içeren, güneş gibi parlak bir mucizesidir.

İ'CAZ İDDİASINA İTİRAZLAR

Biz iddiamızı ilmek ilmek delillendirdik. Bu delillerimize ilmi 
bir itiraz, delillerimizi çürütüp sonrasında kendi delillerini ortaya 
koyan bir muhatap gerektirmektedir. Ancak biz, yine de daha önce 
bu i'câz iddiasında bulunduğumuz platformlarda, iddiamıza vehim 
cinsinden itirazlara önden cevap verelim:

a) Nesh İtirazı

Bazı gayrimüslimlerin, Rum suresi mucizesi hakkında,“Tutma- 
saydı nesh diyecektiniz.” diye itiraz etmesi sebebiyle bu itirazın, bil­
gisiz insanlar arasında yayıldığını gördüm. Söz konusu itiraz, ciddi 
bit donanım azlığından ileri gelmektedir.

Ayrıca iddia şöyle bir bakışı da içermektedir: “Muhammed, 
böyle pek çok tahmin yapmış ve tutmayanlara ‘Nesh oldu.’ demiş 
olabilir.”

1148. Oman, Bizanı İmparatorluğu Tarihi, s. 111.



1. Bu, zaten bir vehimdir. Vehim, delil değildir. Delilsiz kurun­
tudur. Vehim, delili çürütemez.

2. “Haberlerde nesh olmaz.” Bu, açık bir kaidedir. Yani “şu ola­
cak” cinsinden bir haberde nesh olmaz. Nesh, sadece hüküm­
lerde olur. Yani “Belli süre için şu haramdır, artık değil.” gi­
bi hüküm cümlelerinde nesh olabilir. Burada, şahısların ve 
toplumun o anki ihtiyacına göre hükmün değişmesi vardır. 
Oysa, Şöyle bir şey olacak” cinsi haber cümlelerinde nesh 
olmaz. Zaten haber cümlelerinde nesh olmaz.
Ayrıca, daha önemli bir husus; biz, bir olgu üzerinden muci­
ze iddiasında bulunurken muhatap şahıs, bizim yorumumuz ve 
yorum şeklimizi tenkit ederek olguyu çürütebileceğim zanne­
diyor. Bu, çok abes bir tavırdır. Biz haberde neshi kabul etsey­
dik dahi, yorum yapma tarzunız üzerinden bu olgu açıklanmış 
olmazdı ki. Bu, olayın kendisine dair bir söz değildir. İrrasyo­
nel bir tavırla, önündeki olguyu görmezden gelme çabasıdır.

3. Gerek müşriklerin gerekse sahabilerin, “Şöyle olacak.” diyen 
. peygamberin, sürekli yanılmasının akabinde, buna reak­

siyon göstermeyeceklerini, böyle bir durumda sessiz kalacak­
larını zannetmek tarihi realiteden kopuk, mitsel bir zemin­
de anlamaya çalışmak demektir. Hayır, siz, nasd böyle sürek­
li yanılan biri için hayatınızı tehlikeye atmazsanız, o zaman­
ki insanlar da atmazdı. Siz, nasd böyle biri için fedakârlık­
lar yapmazsanız, onlar da yapmazdı. Sizin düşmanınız, böy­
le bir durumda olsaydı, siz, nasd onun bu açığını dan eder­
seniz, onlar da ederdi. Bugün, herhangi bir siyasi parti lide­
ri, kamuoyu önünde sürekli böyle açıklamalar yapsa ve ya- 
ndsa bunu gizleyebilmesi mümkün müdür? Tarihi mitleştir- 
meyen birisi için konu oldukça açıktır.

4. Tarihte, bazı sahte mehdilik iddialarında, böyle tahminler­
de bulunanlar olmuş ve iddiaları tutmayınca “Allah fikri­
ni değiştirdi.” gibi saçma açıklamalar getirmişlerdir. Onların 
bu yaptığına “beda” denilir, “nesh” değil. Hz. Muhammed’in 
(s.a.v.) durumundan çok daha basit durumlarda olan sahte 
mehdilerin tutmayan tahminlerinin bize kadar ulaşması, bir 
önceki maddede aktardıklarımızı teyit etmektedir.



b) “Bu Bir Kehanettir. Bunu Babavanga da 
Nostradamus da Yapıyor”

Mucizelerle ilgili bu tarz, hatalı bir bakış var. “Giriş”bölümündc 
aktarmıştık, ancak burada tekrar etmekte fayda görüyorum.

Siz, bir iddialaşma esnasında uçsanız ve ağzınızdan ateş fışkın­
sanız, bu bir mucize midir? Ben bunu yapsam mucizedir, değil mi? 
Birisi, “Belki, başka bir yapan da vardır.”diycmez. Çünkü ona denil­
mesi gereken şudur: “Başka yapan varsa getir! Ya da daha önce ya­
pılmışsa, tarihte göster!” Gösteremediği zaman, mucize olmuş olur. 
Aksi hâlde, hiçbir şey mucize olmaz.

Biz, bu tarz bir şeyin başka örneği olmadığını iddia ediyoruz. 
Siz başka bir örnek getirirseniz, “Kimsenin yapamadığı bir mucize­
dir.” iddiamızdan vazgeçeceğiz. Çünkü bu, “beşer takati içerisinde 
yapılabilir bir olgu” olarak ele alınacaktır.

Böyle bir örnek bulabilirseniz biz, “Kimsenin yapamadığı bir 
mucizedir.” iddiamızdan döneriz. Hemen ikinci bir kademe bakış 
açısına geçerek “O hâlde Hz. Muhammed (s.a.v.) bunu nasıl yap­
tı?” sorusuna cevap aramaya başlarız. Hem sizin verdiğiniz örneğe 
hem de Hz. Muhammed’in (s.a.v.) getirdiği örneğe rasyonel açık­
lamalar getirmeye çalışırız.

Bölümün başında da beyan ettiğimiz üzere mucize, iki katman- 
dır.“Kimsenin yapamayacağı şey”bir katmanı olduğu gibi,“Hz.Mu­
hammed’in (s.a.v.) yapamayacağı şey” ikinci katmandır, ikinci kat­
mana dahil olup olmadığını inceleriz.

Yani,“Onun şartlarındaki toplumsal ve bireysel eğitim, böyle bir 
savaşın sonucunu tahmin edecek siyasi algılamayı sağlar mıydı?” so­
rusu gündemimize girecektir.

Ayrıca burada, bu itirazı dile getiren muhatapların, çoğunlukla 
materyalist olması da oldukça ironik bir durumdur. Eğer gerçekten 
Babavanga ve Nostradamus gibi kişilerin açıklanamaz kehanetleri 
varsa onların durumları hakkında ne demektedirler? Onların bu du­
rumları çokça tahminde bulunma ve bazılarının isabet etmesi, muğ­
lak konuşma vb. ile açıklanıyorsa Hz. Muhammed’in (s.a.v.) duru­
munun böyle olmadığı açıktır.



Eğer onların gerçekten cin, melek vb. şeylerden haber aldığı- 
m iddia ediyorlarsa materyalizmi savunmaları imkânsızdır. Onlar 
turn bu metafizik olguları kabul ediyorlarsa materyalizm, poziti­
vizm, naturalızm gibi görüşleri savunmaları, açık bir çelişki ola­
caktır. Ama tum bunların tartışılması için öncelikle bunun mis­
li bir örnek bulmaları lazrnı gelmektedir. O yüzden, bu anlattığı- 
ımz gibi tur şey varsa Babavanga, Nostradamus vs. örneğini koy- 
jU'Ü"’10nUI?1U1Zıe k°ydukları,yukardaki satırlarda aktardığım ha­
disedeki özellikleri haiz olsun. Ben, yukarıdaki haberin niteliği- 
ni özetleyeyim:

1. Konu, oldukça açık ve herkesin bildiği bir mesele hakkında­
dır. Gizli kalmış ya da önemsenmemiş bir mesele hakkında 
değildir. Herkesin bildiği, en büyük iki devletin tarihi hak­
kındadır.

2. Tarih vermektedir. Daha doğrusu yakın tarih vermektedir 3 
ila 10 yıl içerisinde diye... Yani şöyle değil,“Ortadoğu’dan 
bir ateş çıkacak. O ateş bilmem nereyi yutacak.” Bu öyle bir 
şey değil. “Tarih veriyor, şunlar yendi, bunlar yenildi, Allah 
vadetti, şu kadar süre içerisinde şimdi bunlar yenecekler. Bu 
vaat gerçekleşene kadar psikolojinizi koruyun...” Böyle de­
taylı, açık ve net olacak.

3. Beklentinin ve müşahede edilenin tam zıttı olacak. Şöyle ifa­
de edeyim; o dönemde bahis şirketleri olsaydı, Bizans’a bi­
re yüz verebilirlerdi. Yani tarihî olarak bunun, öngörülme ile 
bir alakası olmayacak.

4. Nebi’den (s.a.v.) nakledilen bu olgu, binlerce tahminden tu­
tan bir tanesi değildir. Sizden de böyle bir durum beklenti­
miz olacaktır.

5. 40 yaşından önce bu şahsın hiçbir kehanet iddiası yoktur.

Buyurun, bu beş şartı sağlayan bir kehanet örneği önümüze ko­

yun!..
Tüm bunlardan sonra Nebiyi (s.a.v.) nereye koyacağınızı da 

merak ediyorum. Kâhin? Siyasi önder? Halüsinasyonlar gören bir 
hasta? Hâşâ ve kellâ!.. O, iftiracıların iftirasından münezzeh Allah 

Rasûlü’dür.



Onun, böylcsi zor bir tahmine, her şeyini riske etme pahasına 
girmesi dahi, aslında kâfi bir delil olmalıdır.

O hâlde, i'câz bağlamında son sözümüzü söyleyecek olursak 
“Yakın bir tarih vererek böyle büyük ve şaşırtıcı bir olay hakkında 
bir tahminde bulununuz.Tahmininiz, görünenin tam zıddına olsun. 
Gayrimüslim tarihçilerden naklettiğimiz gibi, sizin tahmin ettiğiniz 
şey hakkında, muhalifleriniz bile,'Kimse tahmin edemezdi.’desin. 
Siyasi okuryazarlığınız da var. Özellikle tanınır olanlarınız, tüm ka­
rizmalarını tehlikeye atarak böyle bir tahmini ilan edip meydan oku­
sunlar? Haydi, Kuranın da söylediği gibi, böyle bir heyet kurup tah­
min edin! Sosyologlar, psikologlar, filozoflar vb. toplansın sonra ba­
sın açıklaması ile duyurun tahmininizi. Kitabım, ileride de okunur­
sa sizin tahmininiz tuttu mu tutmadı mı insanlar görmüş olurlar."

İşte aciz bırakan Kuranın i'câzı budur!



SON SÖZ

Haber metodu, aslında yeni bir şey değildir. Farkında olsun ol­
mam, takriben her Müslüman, bu tarz bakış açısından Müslüman 
olujw. Nebiyi (s.a.v.) görünce “Bu yüz yalan söylemez.” diyerek 
Müslüman olan sahabe, aynen bizim burada yaptığımız gibi bir ha- 
ber değerlendirmesi yapıyordu.

Yüzyıllardır Müslümanlar, bu tarz şeyleri delil olarak kullandı­
lar. Belki bizim yaptığımız şey, sadece bunu sistemli bir dille aktar­
mak, çağın aklına yakın örneklerle açıklamak ve muhtemel itirazla­
ra cevap vermek olmuştur.

Yaptığımız inşanın en önemli kısmı, kaçamağa müsaade etme­
mesidir. Yani, gerçekten haber, olağanüstü bir mahiyettedir. Bir teori 
değildir. Sıradan bir haber değil, melekle diyalog iddiasıdır.

Yalansa farkında olarak ya da farkında olmayarak olma şekli dı­
şında bir seçenek yoktur. Bu iki seçeneği de herkesin anlayacağı sa­
nda delille çürüttüğümüzü ve geriye sadece doğru olması seçeneği­
nin kaldığı, kolayca anlaşılıyor.

Ayrıca, haberin doğruluğuna direkt delil olan mucize delilleri 
de getirdik. Bunlara gelebilecek muhtemel itirazları önden cevala- 
dık. O hâlde muhatap hem doğru delilleri çürütmeli hem de yalan 



olmadığını gösteren delilleri çürütmelidir. Rasyonel bir inşayı bu­
nun dışında kurmuş olmaz. Bizce bu haberde, Hz. Muhammed’in 
(s.a.v.) peygamberliğini kabul etmek, başka şeyler iddia etmekten 
hem çok daha tutarlı hem de daha makuldür. “İnanç, rasyonel bir 
şey değildir. İnançtır işte.. ,”vb. şeklinde küçümsemeye çalışan kişi­
lerin peyda olduğu günümüzde, rasyonel bir ispat yaptığımızı, tarihî 
verileri yorumladığımızı düşünüyoruz. Onların hâli, müşahede edi­
lene vehm ile cevap verene benziyor. Onların misali, araba sürerken 
yanınıza oturup “Sen araba sürcmezsin!”diyenin misali gibidir.“Ya- 
hu,şu an sürmekteyim işte!”diyorsunuz,“Hayır,süremezsin!”diyor.

Bu tartışmada delil serdetmek bile abes bence. Karşıdaki muha­
tap, kafasında kurduğu ile müşahede edileni ilzam edeceğini zanne­
diyor. “İnanç, rasyonel olarak temellendirilemez!” diyor ve biz, “Te­
mellendirdik.” diyoruz. Şimdi, tekrar dönüp “İnanç rasyonel ola­
rak temellendirilebilir.” dememizin bir anlamı var mıdır? Basireti 
açık olan için durum ortadadır. Bu hâli görünce bile anlayamayana, 
zaten delil fayda etmez. O, kendisine delil sunulmaya layık biri­
si değildir.

Makul bir muhataba gerekli olan, “Temellendirdiğini düşünü­
yorsun, ancak şunlardan dolayı olmamış.” diyerek iddiasını demlen­
dirmektir. Bundan sonra, kendi iddiasını, “Sen yapamamışsın! Za­
ten şundan dolayı yapılamaz!” şeklinde, tekrar delillendirmesidir.

Tüm bunların dışında, ey muhatap! Uzun sayfalarca emek ver­
din. Allah sana mağfireti ile muamele buyursun. Bil ki ben de çok 
emek verdim. Biz bu eserde önce bir haber inşası yapmaya çalıştık. 
Kendisinden delilleri çıkaracağımız kaynaklara, tarihî açıdan neden 
güvenilmesi gerektiğini anlattık. Bu delilleri yorumlarken kullandı­
ğımız birkaç yöntemi temellendirerek örneklendirdik. Haberin kar­
şısında, Müslümanların ve gayrimüslimlerin tavırlarından bahsettik. 
Bugünkü tavırlara ne kadar benzediğini gösterdik. Sonrasında, “Fe- 
tanet Delilleri” bölümünde hem bu haberi getiren kişinin, “farkın­
da olmayarak gerçeğe muhalif haber getiren” biri olmadığını ispat­
ladık hem de mucize-i‘câz iddiasında bulunduk. Daha sonra, “Sa­
mimiyet Delilleri” bölümünde, bu haberi getiren kişinin, “farkında 
olarak yalan söyleyen birisi” olmadığını ispatladık. Bu iki negatif is­
pattan sonra “Rum Suresi Mucizesi ve Doğruluk Delilleri” bölümü



SSSSS2J—. 

(iyle bu eseri yazd.k. Dikkatli okursan bu „ J “V? V'™ck sure~ 
* itiraz kap,sına cevap verildiğini göreceksi^M^ "1”“ y“

bitlühıfturJEhr insa^heıröz Rabb^ ^bd^6’b3^ma
... . . n’ henuz Rabbme bile iman etmiyorken nasıl en

Xn"'™'tI hS y''lhak 'deCelt bİt ame“ İ5İeyeMir? °- h“~

» 6A Ali k h“k etmi5tin’ ” diX'bilir? Belki amellerle 
Ma Mah m (c.c.) bu lütfü celbedilebilir. Ancak bu, bir hak et­

me değil, lütfetme olacaktır. Ben, bu kitaptaki bata; açrsı ile Müs­
lüman oldum. Eğer Müslümansan, Rabbimin bu kitap vesilesi de 
imanını güçlendirmesini, gayrimüslim isen Allah’ın bana nasip et­
tiğini sana da nasip etmesini dilerim.

Ben, on iki yıldır Rabbimin rahmeti sayesinde, hak etmedi­
ğim bir hidayetin içinde yaşıyorum. Bu eser, lütfedilen bu hidaye­
tin hamdı olsun. Rabbim dergâh-ı izzetinde bu hamdımı makbul 
kılsın. Amin.

x • X / • • * X • x i “x
L«JI <—Jj 4Ü





KAYNAKÇA

Akgün, Hüseyin, Goldziher ve Hadis, Araştırma Yayınları, Ankara, 2019.

Ali.Cevad, İslam Öncesi Arap Tarihi, Ankara Okulu, Ankara, 2018.
Alnkulaç,Tayyar, Mesâhif-i Kadime, IRC1CA, İstanbul, 2015.

Apaydın, Mehmet, Siyer Kronolojisi, Kuramer, İstanbul, 2018.

Armstrong, Karen, İslam Peygamberinin Biyografisi Hazreti Muhammed, 
Koridor Yayıncılık, İstanbul, 2005.

Armstrong, Karen, Tanrının Tarihi. Ayraç Yayınevi, Ankara, 2008.

Arnold, Thomas Walker, İslam’ın Tebliğ Tarihi, İnkılab Yayınevi, İstan­
bul, 2016.

Bailly, Auguste, Bizans Tarihi 1-2, (Tercüman 1001 Temel Eser).

Bauer, Susan Wise, Ortaçağ Dünyası, Alfa Tarih, İstanbul, 2018.

Bauer,Thomas, Müphemlik Kültürü ve İslam Farklı Bir İslam Tarihi Oku­
ması, İletişim Yayınları, İstanbul, 2021.

Bauer, Thomas, Neden İslam’ın Orta Çağ’ı Yoktu?, Runik Kitap, İstan­
bul, 2021.

Bloom, Jonathan M., Kâğıda İşlenen Uygarlık, Kitap Yayınevi, İstanbul, 
2020.



Bodley, R. V. C., Hazret i Muhammed, Nebioğlu Yayınevi, İstanbul, 1958.
Bucaillc, Maurice, Tevrat, İnciller ve Kuran, Diyanet İşleri Başkanlığı 

Yayınları, Ankara, 1997.
Cactani, Leone, İslam Tarihi 1-2, Ankara Okulu, Ankara, 2020.
Cahız, Kitâbû Hüceci'n-Nübüvve, Ankara Okulu, Ankara, 2020.
Cerrahoğlu, İsmail, Tefsir Usulü, Diyanet Vakfı Yayınları, Ankara, 2011.
Dermenghem, Emile, Hz. Muhammed ve Risâleti, İnsan Yayınları, İs­

tanbul, 1997.
Dozy, Reinhart Pieter Anne, İslam Tarihi, Gri Yayınevi, İstanbul, 2006.

Duygu, Zafer, Süryani Tarih Yazıcılığında Geç Antikçağ, Divan Kitap, 
2017.

—------- , İslam ve Hristiyanlık: Hristiyanlara Göre iki Dinin Karşılaşması
ve İlk Etkileşimler, Timaş Yayınları, İstanbul, 2021.

Ebu’l-Hasen en-Nedvi, Peygamberimizin Geleceğe Yönelik Haberleri, Hü­
ner Yayınlan, Konya, 2013.

Eco, Umberto, Orta Çağ, 1. cilt, Alfa Tarih, İstanbul, 2019.
Gibbon, Edward, Roma İmparatorluğunun Gerileyiş ve Çöküş Tarihi, İn- 

die Kitap, İstanbul, 2020.
Goldziher, Ignaz, Hadis Kültürü Araştırmaları, Otto Yayınlan, Anka­

ra, 2020.
----------- , İslam Kültürü Araştırmaları, Otto Yayınları, Ankara, 2019.
----------- , Klasik Arap Literatürü, Vadi Yayınları, İstanbul, 2019.

Gottheil, Richard James Horatio, Bir Hristiyan Bahira Efsanesi, İnkılab 
Basım Yayım, İstanbul, 2008.

Gregory, Timothy E., Bizans Tarihi, YKY, İstanbul, 2021.

Griffel, Frank, İslam’ı Düşünmek, Albaraka Yayınlan, İstanbul, 2021.

Hallaq, Wael B., İmkânsız Devlet, Babil Kitap, İstanbul, 2020.
Hamidullah, Muhammed, Kur’an-ı Kerim Tarihi, Beyan Yayınlan, İs­

tanbul, 2018.
Hart, Michael H., Dünyaya Yön Veren En Etkin 100, Güney Kitap, İs­

tanbul, 2019.
Hazleton, Lesley, İlk Müslüman, Kitabix, İstanbul, 2017.



Hitti, Philip K-> Siyasi ve Kültürel İslam Tarihi, Bilge Kültür Sanat, İs­

tanbul, 2020.
Hodgson, Marshall G.S., İslam’ın Serüveni, Phoenix Yayınları, İstanbul, 

2020.
Irving, Washington, Muhammed'in Haleflerinin Hayatları, Ankara. Oku­

lu, Ankara, 2021.

Izutsu,Toshihiko, İslam Düşüncesinde İman Kavramı, Pınar Yayınları, İs­
tanbul, 2018.

- ---------, Kuranda Tanrı ve İnsan, Pınar Yayınları, İstanbul, 2019.

Kadı Abdülcabbar, Tesbîtu Delâilu’n-Nübüvve, Türkiye Yazma Eserler 
Kurumu, İstanbul, 2017.

Kister, M. J., İlk Dönem İslam Tarihi Üzerine Makaleler, Ankara Oku­
lu, Ankara, 2014.

Lapidus, Ira M., İslam Toplumlun Tarihi, İletişim Yayınları, İstanbul, 
2020.

Lemerle, Paul, Bizans Tarihi, İletişim Yayınları, İstanbul, 2019.

Lewis, Bernard, Hata Neredeydi?, Kronik Kitap, 8. baskı, İstanbul, 2020.
, İslam’ın Siyasal Söylemi, Kronik Kitap, İstanbul, 2021.

, Orta Doğuda Irk Kavramı ve Kölelik, Akılçelen Kitaplar, An­
kara, 2018.

-----------, Tarihte Araplar, Pegasus Yayınları, İstanbul, 2019.

Margoliouth, D. S., Muhammed ve İslam’ın Yükselişi, Ankara Okulu, An­
kara, 2020.

Massingnon, Louis, Doğuş Devrinde İslam Tasavvufu, Ataç Yayınları, İs­
tanbul, 2020.

Mevdudi, Tefhimu’TKur’an, İnsan Yayınları, İstanbul.

Muir, William, Kur’an Mahiyeti, Öğretisi ve Kitabı Mukaddeslerle İlgili 
Tanıklığı, Ankara Okulu, Ankara, 2020.

O’Leary, De Lacy, İslam Düşüncesi ve Tarihteki Yeri, Ankara Okulu, An­
kara, 2018.

Oman, Charles William Chadwick, Bizans İmparatorluğu Tarihi, Say Ya­
yınları, İstanbul, 2021.



Pedersen, Johannes, İslam Dünyasında Kitabın Tarihi, Klasik Yayınları, 
İstanbul, 2021.

Renan, Ernest, İslam Terakkiye Mani midir?, Beyan Yayınlan, İstanbul, 
2020.

Rodinson, Maxime, Muhammed, Doruk Yayınlan, 2017.
Said, Edward W., Şarkiyatçılık, Metis, İstanbul, 2021.
Schacht, Joseph, İslam Hukukuna Giriş, Otto Yayınlan, Ankara, 2018.
Schimmel, Annemarie, Hz. Muhammed, Cümle Yayınları, 4. baskı, An­

kara, 2021.
Stathakopoulos, Dionysios, Bizans İmparatorluğunun Kısa Tarihi, İleti­

şim Yayınları, İstanbul, 2018.
Taslaman, Caner, Neden Müslümanım?, İstanbul Yayınevi, İstanbul, 2021.
Tzortzis, Hamza Andreas, Hakikatin İzinde, Ekin Yayınları, İstanbul, 

2019.

Vasiliev, Alexander A., Bizans İmparatorluğu Tarihi, Alfa Yayınları, İs­
tanbul, 2017.

Watt, W. Montgomery, Hz. Muhammed Peygamber ve Devlet Adamı, İle­
tişim Yayınları, İstanbul, 2019.

----------- ', Muhammed Medine’de, Kuramer, İstanbul, 2020.
Wellhausen Julius, Arap Devleti ve Çöküşü, İlav Yayınları, Ankara, 2020.
----------- , İslamiyet’in İlk Devirlerinde Dini-Siyasi Muhalefet Partileri, 

Türk Tarih Kurumu, Ankara, 1996.

e-Kitaplar

Hartwig Hirschfeld, Nevs Researches into The Composition And Exegesis 
Of The Quran, s. 78.
https://archive.org/ details/newresearchesint00hirs/page/78/ 
mode/2up r °

Richard Belize Qur’an, s. 392, c. 2.Translated, With a Critical Re-Ar­

rangement of the Surahs.
https://archive.org/details/in.ernet.dli.2015.217728/oage/ 
n57/mode/2up r 6

https://archive.org/
https://archive.org/details/in.ernet.dli.2015.217728/oage/


Sir William Muir, The Life of Mahomet, s. 319, c. 2.
https://books.google.com. tr/books?id=HJ3v8MH3PxYC&p- 
g=PT319#v=onepage&q8cf=false

Gustav Weil, Historisch-Kritische Einleitung in den Koran, s. 63.
https://books.google.fr/books?id=01BQAAAAcAAJ8qig=-
PA63#v=onepage&q&f=false

François Deroche, La transmission (erite du Coran dans les d(buts de/’İs­
lam, 2009.

Zafer Duygu, İsa, Paulus, İnciller: Hristiyanlık Neden ve Nasıl Ortaya Çık­
tı?,İstanbul, 2Q18.

Kaynak Verilen İnternet Siteleri

https://corpuscoranicum.de/kontexte/uebersicht

https://www.islamic-awareness.org/

https://kutsalkitap.info.tr/

https://incil.info/

https://www.britannica.com/topic/hieratic-script 

https://biblehub.eom/psalms/37-29.htm#lexicon

http://attalus.org/egypt/isis_nephthys.html 

http://gnosis.org/naghamm/nhl.html

https://christiananswers.net/turkish/bible-tr/tr-psa37.html 

https://www.sefaria.org/Sanhedrin.43a.20?lang=bi&with=all&lang2=en

https://en-in.topographic-map.com/maps/s5wl/Dead-Sea/ 

https://islamansiklopedisi.org.tr/ 

http://www.kuramer.org/tr

Irkçılık Videoları ve Haber Linkleri

https://www.youtube.com/watch?v=eJYhp4bqJQA 

https://www.youtube.com/watch?v=mvdS15iIddU 

https://books.google.com
https://books.google.fr/books?id=01BQAAAAcAAJ8qig=-
https://corpuscoranicum.de/kontexte/uebersicht
https://www.islamic-awareness.org/
https://kutsalkitap.info.tr/
https://incil.info/
https://www.britannica.com/topic/hieratic-script
https://biblehub.eom/psalms/37-29.htm%2523lexiconhttp://attalus.org/egypt/isis_nephthys.html
http://gnosis.org/naghamm/nhl.htmlhttps://christiananswers.net/turkish/bible-tr/tr-psa37.html
https://www.sefaria.org/Sanhedrin.43a.20?lang=bi&with=all&lang2=enhttps://en-in.topographic-map.com/maps/s5wl/Dead-Sea/
https://islamansiklopedisi.org.tr/
http://www.kuramer.org/tr
https://www.youtube.com/watch?v=eJYhp4bqJQA
https://www.youtube.com/watch?v=mvdS15iIddU


https://www.youtubc.com/watchhf» KcYuVSSkQBo 
https://www.youtubc.com/watchhfa2xH3IBQpqHw 
https://www.youtubc.com/shorts/iG5mrtBGakI 
https://www.youtubc.com/watch?v=jwpO-nnFY9g 
https://www.youtube.com/watchhfavkGF6c2S3r8 
https://ajansspor.com/habcr/fransada-dikkat-cckici-dctay-sadccc-2-fiit- 

bolcu-256244
https://tr.curonews.com/2014/06/06/thuram-futbol-dunyasinin-irkci- 

lik-sorununu-hala-cozememis-olmasi-hic-normal-
https://www.habcrler.com/spor/thierry-henry-irkcilara-meydan-oku- 

du-14022888-habcri/
https://www.indcpcndentturkish.com/node/156991/ya%C5%9Fam/ 

avrupa-ve-amerikan%C4%Bln-karanl%C4%Blk-tarihi-in- 
san-hayvanat-%20bah%C3%A7eleri

https://onedio.com/haber/kuskusuz-20-yuzyilin-en-korkunc-uygula- 
marindan-biri-insan-hayvanat-bahceleri-762282

Kur’an Dinlerken Ağlayanlar

https://www.youtube.com/watch?v=q-CmJpwOJK4 
https://www.youtubc.com/watch?v=TpgJiWOPOIU 
https://www.youtube.com/watch?v=RBLANnKTgvg 
https://www.youtube.com/watchhfa_smmI5ZrOP8

Sex - Selective Abortion

https://stringfixer.com/tr/Sex-selective_abortion
https://tr.euronews.com/2020/08/31/hindistan-da-cinsiyete-gore-kur- 

taj-10-y-lda-k-z-bebek-nufiısu-4-5-milyon-az-olabilir

http://arsiv.ntv.com.tr/news/81127.asp
http://www.aljazeera.com.tr/haber/azerbaycanda-cinsiyet-tercihli-kur- 

tajlar

https://www.youtubc.com/watchhf%25c2%25bb
https://www.youtubc.com/watchhfa2xH3IBQpqHw
https://www.youtubc.com/shorts/iG5mrtBGakI
https://www.youtubc.com/watch?v=jwpO-nnFY9g
https://www.youtube.com/watchhfavkGF6c2S3r8
https://ajansspor.com/habcr/fransada-dikkat-cckici-dctay-sadccc-2-fiit-bolcu-256244
https://tr.curonews.com/2014/06/06/thuram-futbol-dunyasinin-irkci-lik-sorununu-hala-cozememis-olmasi-hic-normal-
https://www.habcrler.com/spor/thierry-henry-irkcilara-meydan-oku-du-14022888-habcri/
https://www.indcpcndentturkish.com/node/156991/ya%25C5%259Fam/
https://onedio.com/haber/kuskusuz-20-yuzyilin-en-korkunc-uygula-marindan-biri-insan-hayvanat-bahceleri-762282
https://www.youtube.com/watch?v=q-CmJpwOJK4
https://www.youtubc.com/watch?v=TpgJiWOPOIU
https://www.youtube.com/watch?v=RBLANnKTgvg
https://www.youtube.com/watchhfa_smmI5ZrOP8
https://stringfixer.com/tr/Sex-selective_abortion
https://tr.euronews.com/2020/08/31/hindistan-da-cinsiyete-gore-kur-taj-10-y-lda-k-z-bebek-nufi%25c4%25b1su-4-5-milyon-az-olabilir
http://arsiv.ntv.com.tr/news/81127.asp
http://www.aljazeera.com.tr/haber/azerbaycanda-cinsiyet-tercihli-kur-tajlar


Yazarın Atıf Yaptığı Kendi Videoları

Ahzab Suresinin 37. Ayetinin Açıklaması: https://www.youtube.com/ 
watch?v=FlerszMYXvU&t=674s

Margoliouth Hakkında Bir İnceleme İçin: https://www.youtube.com/ 
watch?v=qA616EOB qw08ct=125 s

Milgram Deneyi: https://www.youtube.com/watch?v=2x8xqwxgPO- 
A&t=3s

Stanford Deneyi: https://www.youtube.com/watch?v=a-bx5WFwWqM
Oryantalizm İncelemeleri: https://www.youtube.com/playlist?list=PL- 

vETaQfıtf_kt6j3fOfQVU571tZBO9pNb

https://www.youtube.com/
https://www.youtube.com/
https://www.youtube.com/watch?v=2x8xqwxgPO-A&t=3s
https://www.youtube.com/watch?v=a-bx5WFwWqM
https://www.youtube.com/playlist?list=PL-vETaQf%25c4%25b1tf_kt6j3fOfQVU571tZBO9pNb



